# أحبول الفقه الميسر

خلاصة روضة الناظر لابن قدامة ، وأصول الفقه لعبد الوهاب خلاف ، وعدد من كتب الأصول القيمة المكتبة الأصولية ، أهم كتبها القديمة والمعاصرة

د. عماد علي جمعة

جامعة القصيم

#### 🕏 عماد علي جمعتر ، ١٤٢٩هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

جمعة ، عماد على

اصول الفقه الميسر / عماد على جمعة - الرس ، ١٤٢٩هـ

١٤٤ ص ، ٢١ X ٢٩,٧ (سلسلة العلوم الاسلامية الميسرة : ٧ )

ردمك : ۷-۸۰۳-۰۰-۱۳۷۷ :

١- اصول الفقه أ. العنوان ب. السلسلة

دیوي ۲۵۱ ۲۵۱/۱۶۲۹

رقم الإيداع: ١٤٢٩/٥٦٠١

ردمك : ۷-۱۳۷۷ - ۲۰۳۰ - ۹۷۸

الطبعة الأولى: ١٤١٩هـ ١٠٠٨ حقوق الطبع محفوظة للمؤلف: د. عماد علي جمعة جوال: ٢٦ ه١٠ ١٧٥ م. بريد إلكتروني: quddomy@hotmail.com

#### يطلب الكتاب من المكتبات التالية:

- السعودية: دار طيبة الخضراء مكة: ٥٠٥٤-٧٠٤٤٧-٥٠٥٤- مكتبة جرير(وفروعها)— مكتبة العبيكان (وفروعها): ٤٦٥٤٢٤ مكتبة الرشد (وفروعها): ٤٦٥٤٢٤ مكتبة العبيكان (وفروعها): ٥٠٤٤٢٤ مكتبة العبيكان وفروعها): ٥٠٤٤٤ مكتبة العبيكان وفروعها): ٥٠٤٤٤ مكتبة العبيكان وفروعها): ٥٠٤٤٤ مكتبة العبيكان وفروعها): ٥٠٤٤٤ مكتبة العبيكان وفروعها): ٥٠٤٤ مكتبة العبيكان وفروعها): ٥٠٤٤ مكتبة العبيكان وفروعها وفروعه
  - ٠٠ ١٢١١٨ مكتبة المؤيد (وفروعها): ٦٢٤٤٥٩ مكتبة التدمرية (وفروعها): ٩٢٥١٩٢ مكتبة الجنوب/ أبما (وفروعها): ٢٢٤٧٥٧٧
    - الأردن: الناشر/دار النفائس للنشر والتوزيع: ٥٦٩٣٩٤٠ - الجزائر: مكتبة القدس: ٢١٣٧٣٧٤٩ +

      - قطر/ مكتبة ابن القيم-- الدوحة: ٤٨٧٣٥٣٣-٤٨٦٣٥٣٣ البحرين/ مكتبة الفاروق: ٢٧٣٧٣٤٦٤
        - الإمارات/ دبي- دار القلم: ۳۹۳۰٤۳۰

- manual and a state of the state
- مصر وشمال أفريقيا/ مركز ميراث: ٢٠١١٥٨٣٥٠٠+ ٢٠٩٧٧٩٩٩ + ٢٠١١٢٨٧٧٩٩٠

بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وآله وصحبه أجمعين، وبعد، فهذا هو الإصدار السابع ضمن سلسلة العلوم الإسلامية الميسرة، وعنوانه:

## أصول النقى الميس

يعرض أساسيات هذا العلم، بأسلوب جديد ميسر:

١ – يساعد في إعطاء صورة شمولية تكاملية مترابطة لمعظم مباحثه، في لوحات تختصر الجهد والوقت.

٧- كما يساعد في تيسير فهم هذا العلم وبناء أسسه، وذلك لـلتصميم المبسط والمتميز الذي أعدت به هذه الأوراق، فهي:

- قليلة في عددها.
- سهلة في عرضها.
- تمكن الدارس من إجراء المقارنات والربط بين المواضيع.
- تتجنب مواطن الخلاف والشذوذ والتفصيلات المعقدة.
  - تعتمد مراجع متميزة، مزجت بين القديم والحديث.

كما أن هذا الكتاب رصد بإيجاز حركة التصنيف في هذا العلم، ابتداء من رسالة الشافعي ٢٠٠٠هـ، وحتى هذا العصر، مرتبة حسب التسلسل الزمني، كي تعطي صورة واضحة عن تطور الكتابة في علم الأصول، وهذا الرصد هو مقدمة لكتاب مستقل في المكتبة الأصولية بكل تفاصيلها إن شاء الله تعالى.

ومما ينبغي التأكيد عليه: أن هذا اللون من التصنيف بالرغم من إيجابياته، إلا أنه لا يغني بحال عن الكتب المبسوطة، سواء القديم منها أو الحديث، لمن أراد التوسع وتمام الفائدة،، اللهم تقبله بقبول حسن، والمأمول من طلبة العلم إيصال نصائحهم العلمية والفنية لمصنفه، وفق الله الجميع لما فيه الخير.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

د. عماد على جمعة

جامعة القصيم/كلية التربية للبنات/البكيرية

جوال٥٠٧٨٦٧٥٣٦ /هاتف ١٦٣٣٦١٢٨٩٠

بريد إلكتروني: quddomy@hotmail.com

## 

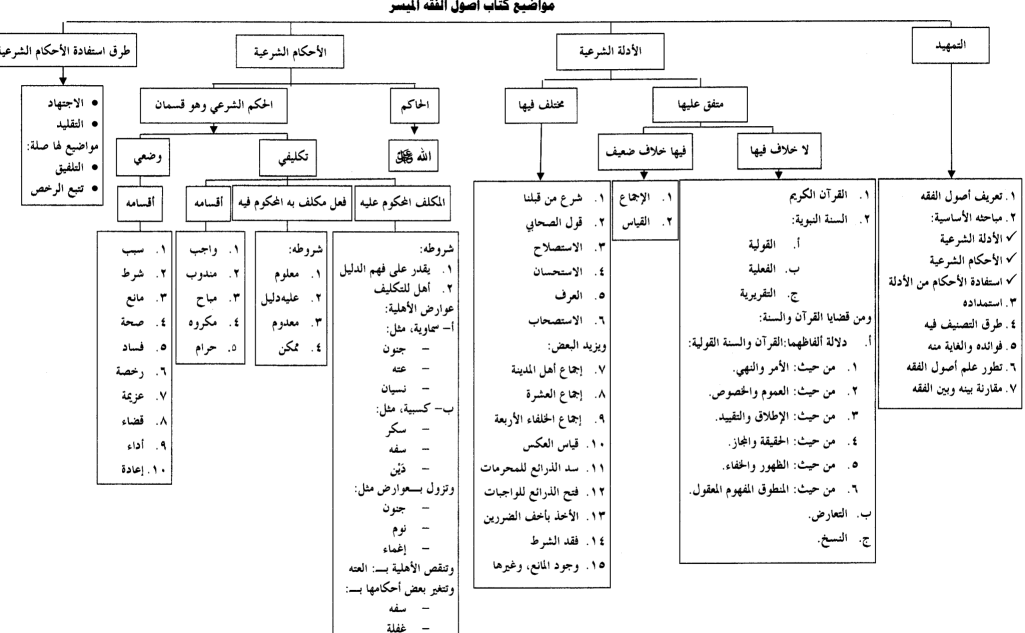
| ص     | الموضوع                         |
|-------|---------------------------------|
| ١٠٨   | ۳. مانع                         |
| 1.9   | <ol> <li>٤. رخصة</li> </ol>     |
| 1.9   | ٥. عزيمة                        |
| 11.   | ۲. صحة                          |
| 11.   | ٧. البطلان (فساد)               |
| 111   | ٨. قضاء                         |
| 111   | ٩. أداء                         |
| 111   | ۱۰ إعادة                        |
| 117   | - الفعل المكلف يه (المحكوم فيه) |
| 117   | - المكلف (المحكوم عليه)         |
| 110   | طرق استفادة الحكام الشرعية:     |
| 117   | - الاجتهاد                      |
| 171   | - التقليد                       |
| 175   | المكتبة الأصولية:               |
| 170   | - القديمة                       |
| 1 2 . | - المعاصرة                      |

| ص   | الموضوع                       |
|-----|-------------------------------|
| 94  | <ol> <li>الاستصلاح</li> </ol> |
| 9 £ | ٥. الاستحسان                  |
| 90  | ٦. العرف                      |
| 97  | ٧. الاستصحاب                  |
| 97  | الأحكام الشرعية               |
| 1   | - الحاكم (الشارع)             |
| 1.1 | - الحكم الشرعي، وهو قسمان:    |
| 1.4 | ١. الحكم التكليفي، وأقسامه:   |
| 1.4 | ١. الواجب                     |
| 1.4 | ۲. المندوب                    |
| 1.4 | ۳. المباح                     |
| 1.4 | ٤. المكروه                    |
| 1.4 | <ol> <li>الحوام</li> </ol>    |
| 1.0 | ٢. الحكم الوضعي، وأقسامه:     |
| 1.7 | ۱. سبب                        |
| 1.4 | ۲. شرط                        |

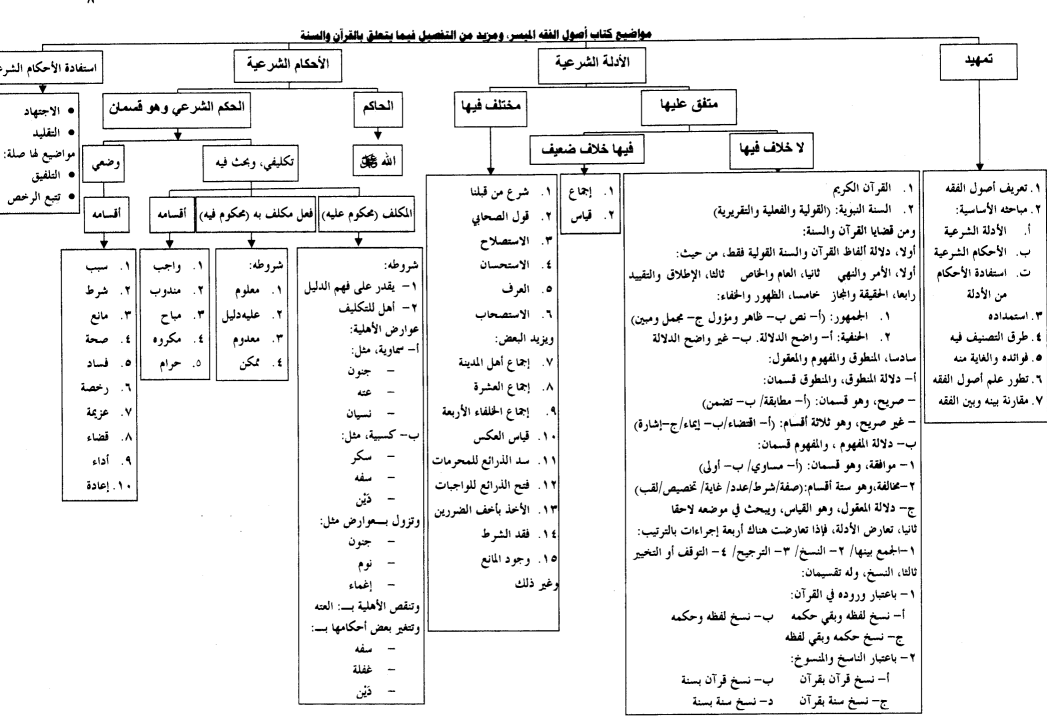
| ص   | الموضوع                          |
|-----|----------------------------------|
| ٤   | المقدمة                          |
| ٥   | الفهرس                           |
| ٦   | التمهيد                          |
| ۱۸  | أدلة الأحكام الشرعية، وهي قسمان: |
| ۲.  | أ- الأدلة المتفق عليها:          |
| 44  | ١. القرآن الكريم                 |
| 7 £ | ٢. السنة المطهرة                 |
|     | من قضايا القرآن والسنة:          |
| 71  | - دلالة ألفاظهما                 |
| ۳٥  | - النسخ                          |
| ٦.  | ٣. الإجماع                       |
| ٦٢  | ٤. القياس                        |
| ۸٦  | التعارض بين الأدلة المتفق عليها  |
| ٩.  | ب- الأدلة المختلف فيها:          |
| 91  | ١. شرع من قبلنا                  |
| 97  | ٢. قول الصحابي                   |

التمهيد

#### مواضيع كتاب أصول الفقه الميسر



– دَيْن



#### أصول الفقه، تعريفه ومباحثه الأساسية

تعريف الأصول, الأصل لغة هو, ما يبنى عليه غيره، واصطلاحا هو, الدليل تعريف الفقه، لغة, الفهم، واصطلاحا هو, العلم بالأحكام الشرعية العملية من أدلتها التفصيلية تعريف أصول الفقه, هو العلم بالقواعد والبحوث التي يتوصل بها إلى استفادة الأحكام الشرعية العملية من أدلتها التفصيلية بومباحث الأصول ثلاثة هي،

## طرق استفادة الأحكام الشرعية

١. الاجتهاد، وبه تستفد الأحكام الشرعية من الأدلة الشرعية

التقليد، وبه تستفاد الأحكام الشرعية من المجتهد

والمجتهد هو: الذي يتوصل إلى استمداد الأحكام الشرعية العمليسة مسن أدلتها التفصيلية

والمقلد هو: الذي يستفيد الأحكام من المجتهد

#### الأحكام الشرعية الكلية والبحث فيها من حيث,

الحاكم:الذي حكم هذه الأحكام وهو الله ﷺ

٢. المحكوم عليه: المكلف الذي تقع عليه الأحكام

٣. المحكوم فيه: فعل المكلف الذي تعالجه الأحكام

٤. الأحكام الشرعية، وهي قسمان:

الأحكام التكليفية:

**١-** واجب

۲- مندوب

٣- مباح

٤- مكروه

٥- حرام

ب. الأحكام الوضعية:

۱ – سبب ۲ – شرط

٤- رخصة ٥- عزيمة

٧- صحة ٧- بطلان

٨- قضاء ٩- أداء ١٠- إعادة

۳- مانع

#### الأدلة الشرعية إجمالا وهي قسمان.

٢- الاستحسان

١- الاستصحاب

٨- إجماع العشرة

٨- قياس العكس

الشرط

١٢- فتح الذرائع للواجبات

٤- مذهب الصحابي

الأول، الأدلة المتفق عليها.

١- القرآن ٢- السينة

٢- الإجماع ٢- القياس

الثاني، الأدلة المختلف فيها،

۱- الاستصلاح ۲- العرف

٥- شرع من قبلنا

ناد ، مضم

وزاد بعضهم،

٧- إجماع أهل المدينة

إجماع الخلفاء الأربعة

١١- سد الذرائع للواجبات

١٢- الأخذ بأخف الضررين

٥- وجود المانع، وغيرها

والبحث فيها من حيث أ

١- المقصود بها

۱- حجيتها

٢- مصدريتها للتشريع

٤- شروط الاستدلال بها

٥- تعارضها، فإن تعارضت

أ- نجمع بين الأدلة المتعارضة

ب- أو يكون أحدهما ناسخا للآخر

ج- أو نرجح أحدهما على الآخر

د- أو نتوقف أو نتخير أحدهما

1- نسخ الأدلة

## فوائد علم أصول الفقه والغاية منه، واستمداده وطرق التصنيف فيه

#### فوائده والغاية منه

١- فائدة تتعلق بالماضي: معرفة القواعد الستى اعتمدها الفقهاء في استنباط الأحكام

٧- فائدة تتعلق بالحاضر والمستقبل: تعلم طرق استنباط أحكام الحوادث المتجددة، والتمكن من استخراج الأحكام الشرعية العملية من أدلتها على أسس سليمة

استمداد علم أصول الفقه(١)

١ – القرآن الكريم والسنة النبوية: فالقرآن والسنة ترجع إليهما جميع الأدلة ســواء كانت نقلية أم عقلية، وسواء كانت محل اتفاق أم اختلاف، فحجية الإجماع والقياس والمصالح والاستحسان والعرف وشرع من قبلنا وأقوال الصحابة ترجــع إليهمـــا، كذلك ترجع إليهما طرق الدلالة، وطرق دفع التعارض بين الأدلة، وبيان مترلة كل دليل، لذا نجد أن أكثر القواعد الأصولية قد استدل عليها بالقرآن أو السنة أو بمما ٣- علم أصول الدين، أو علم الكلام: فالعلم بالأدلة الإجمالية وصحة الاستدلال بما مبني على معرفة الله تعالى وصفاته وما يجب له سبحانه وما يجوز، وما يمتنع إطلاقه عليه، والعلم بصدق الرسول ﷺ فيما جاء به عن ربه وما يجوز أن يقع منه ﷺ ومــــا

٣- اللغة العربية: فهي وعاء الكتاب والسنة، والكتاب نزل بها، والـــسنة بلـــسان الوسول العربي ﷺ، والاستدلال بمما مبنى على معرفة طـــرق العـــرب في الإفهــــام] والفهم، ومن جملة أصول الفقه: طرق دلالة الألفساظ علمي المعسابي مسن عمسوم وخصوص، وإطلاق وتقييد، واشتراك وإجمال، ومنطوق ومفهوم، وحقيقــة ومجـــاز، وهذه يتبع فيها عرف العرب الذين نزل القرآن بلغتهم وتكلم الرسول ﷺ بما، إلا أن يكون للشرع عرف حادث فيقدم عند الاحتمال

ُّ£ – الفقه، أو الأحكام الشرعية: جعل الفقه مصدرا لأصول الفقـــه مـــشكل، لأن | الفقه هو: "العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية" فلو كان إ الأصول مستمداً من الفقه لما عرف إلا بعد معرفته، والحال أن الفقه لا يعــرف إلا بعد معرفة الأصول فيكون دوراً ممتنعاً، لكن المراد من الفقه كمصدر للأصــول: أن الأصول يحتاج في إدراكه إلى إدراك أمثلة من الفقه لتتضح قواعده

و من جعل المصدر: الأحكام الشرعية، فمراده تصور معنى المحرم والمكروه والمبساح والواجب والصحيح والفاسد، الخ من الأحكام

التصنيف في علم الأصول وفق طرق ست، هي:

الأولى: طريقة أهل الكلام أو الشافعية، وهي طريقـــة الجمهــو المالكية والشافعية والحنابلة، وغيرهم، وتتميسز بالميسل الــشد للاستدلال العقلي، والبسط في الجدل والمناظرات، وتجريد المساء الأصولية عن الفروع الفقهية

طرق التصنيف فيه (٢)

الثانية: طريقة الحنفية أو الفقهاء، وتتميز بأهَـــا تقـــر القواعـــ الأصولية وفق الفروع والفتاوى السصادرة عسن أثمسة الحنفيــ المتقدمين، مثل أبي حنيفة ومحمد بن الحسن، وأبي يوسف، وابن أ ليلي، وزفر

الثالثة: الطريقة الجامعة، وهي طريقة الحنفيسة والــشافعية معـــ وتتصف بأنما حققت القواعد الأصولية، وأثبتتها بالأدلـــة النقليـــ والعقلية، وطبقت ذلك على الفروع

الرابعة: طريقة تخريج الفروع على الأصول، وهي طريقــــة ربــــ الفروع الفقهية بأصول الفقه

الخامسة: وهي طريقة عرض أصول الفقه مـــن خــــلال المقاصـــ والمفهوم العام الكلى للتكليف

السادسة: الطريقة المعاصرة، ومن مميزاتها:

- اعتماد لغة سهلة بالقياس مع المصنفات القديمة
- محاولة تبسيط علم أصول الفقه وتقريبه لطلبة العلم
- في كثير منها، تميل إلى اعتماد الطريقة الثالثة، وهي: طريق الحنفية والشافعية معا، والتي يطلق عليها: الطريقـــة الجامعـــا وعلى كل حال، فقد يكون اعتبارها طريقة مستقلة تجوزًا.

- ١. أصول الفقه للسلمي . ١١، أصول ابن عثيمين . ٧
  - ٢. الجامع للدكتور النملة . ١٦

## الطريقة الأولى والثانية والثالثة من طرق التصنيف في أصول الفقه، وأشهر ما صنف في كل منها

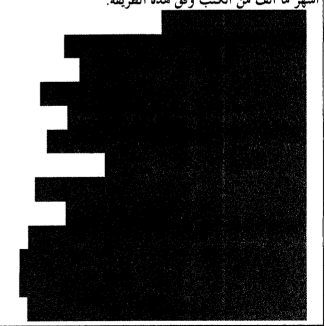
الأولى: مدرسة أهل الكلام أو مدرسة الشافعية

سبب نسبتها لأهل الكلام: أن أكثر من صنف وفقها من علماء الكلام تعريف علم الكلام: هو علم يقصد معه إثبات العقائد الدينية بسإيراد الحجج ودفع الشبه

سبب تسميتها بالشافعية: أن الشافعي أول من كتب فيها

أساسها: تقوم هذه الطريقة على تحقيق قواعد الأصول وبحوثه تحقيقا منطقيا وإثبات ما أيده البرهان، بغض النظر عن الأحكام التي استنبطها المحتمده ن

> بداية التصنيف فيها: أوائل القرن الثالث الهجري أشهر ما ألف من الكتب وفق هذه الطريقة:



الثانية: مدرسة علماء الحنفية أو مدرسة الفقهاء

سبب نسبتها للحنفية: نسبت هذه المدرسة لعلماء الحنفية لأهم هم الذين ألفوا في علم الأصول وفْقَهَا

أساسها: تقوم هذه الطريقة على وضع القواعد والبحوث الأصولية التي رأى الأصوليون أن أئمتهم بنوا عليها اجتهادهم، فصاغوا القواعد الأصولية بما يتفق مع الفروع التي استنبطها أئمتهم

بداية التصنيف فيها: في بداية القرن الهجري الرابع أشهر ما ألف وفق هذه الطريقة:

١ - رسالة في الأصول لعبيد الله الكرخي ٢٤٠٠هـ

Y أصول الفقه لأحمد بن على الجصا $0^{-7}$ 

٣- تأسيس النظر لعبيد الله بن عمر الدبوسي ٢٠٠٠

٤- كتر الوصول إلى معرفة الأصول للبزدوي ٢٠٠٠مـ

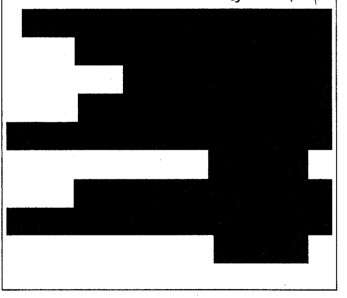
٥- أصول الفقه لمحمد بن أحمد السرخسي ١٩٠٠-

٦- منار الأنوار لعبد الله بن أحمد النسفي<sup>٠٠،١٧٥</sup>

حقيقتها: تخريج الفررَع على الأصول، بمعنى ربط الفروع الفقهية بأصول الفقه، فهي كتب وضعت لإبداء أثر الأصول في الفروع، وبالتالي فهي كتب في فن خاص يجمع بين الأصول والفروع، من حيث أثر الأولى في الثانية

الثالثة: تخريج الفروع على الأصول

بداية التصنيف فيها: منتصف القرن السابع الهجري أهم كتب هذه الطريقة:



## الطريق الرابعة والخامسة والسادسة من طرق التصنيف في علم أصول الفقه وأشهر ما صنف في كل منها(١٠٠١)

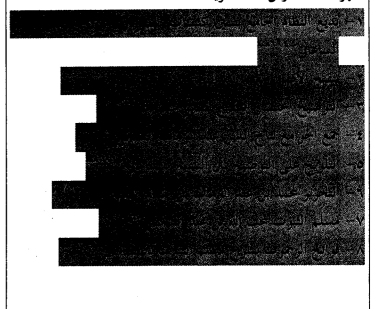
الخامسة: طريقة المقاصد

الرابعة: الطريقة الجامعة، مدرسة الحنفية والشافعية معا

سبب تسمية هذه الطريقة: كما هو واضح من اسم هذه الطريقة فإنها تقوم على الجمع بين منهجي مدرستي الشافعية والحنفية السابقتين أساسها: هذه الطريقة تقوم على:

- تحقيق القواعد الأصولية وإقامة البراهين عليها.
  - وتطبيقها على الفروع الفقهية وربطها بما.

بداية التصنيف فيها: المؤلفات وفقها ظهرت في القرن الهجري السابع أشهر ما صنف وفق هذه الطريقة:



حقيقتها: عرض أصول الفقه مــن خـــلال

المقاصد والمفهوم العام الكلى للتكليف

بداية التصنيف فيها: أواخر القرن الثامن من كتبها

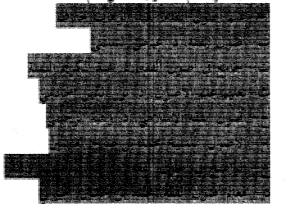
مفتاح ألوان طرق التصنيف في الأصول والمرتبــــة تاليا وفق تاريخ نشأتما التقريبي، والمتمثل بوفاة أول عالم ألف وفقها:

۲- طريقة الحنفية، ۴ ۲هـ

حقيقتها: هي مؤلفات تتجه نحو تبسيط مباحث علم الأصول، وصياغة مواضيعه بلغة سهلة، تصنيفا أو تحقيقا أو شرحا، وبعضها تناول كافة مباحـــــث الأصــــول وبعضها تناول موضوعات خاصة منه، وهي كثيرة منها:

السادسة: المؤلفات الأصولية المعاصرة

١ - التصنيف في علم الأصول بشكل عام:



٧- التصنيف في بعض مباحث علم الأصول:

وأجدد في الإشارة د إقادية تشريق القمرى

٣- التصنيف في تحقيق كتب أصول قديمة:

- تخليق روضه اللغلي الم الكام الكام الكام الكام الكام الكام الكام الكام عَ جَالُو طَاءِلُ إِلَى فَسَائِلُ الْأَصْوِلُ وَ وَالْحُقَائِكُ الْأَصْوِلُ وَ وَالْحُقَائِكُ الْأَ



- ١) الجامع للدكتور النملة: ١٦، التمهيد للإسنوي، تحقيق هيتو: ٥.
- ٢) آخر الكتاب، قائمة بعدد أكبر من كتب الأصول، في موضوع مكتبة الأصول

مقارنة بين علم أصول الفقه وعلم الفقه

علم الفقه

علم أصول الفقه

موضوعه: الدليل الشرعي الإجمالي من حيث ما يثبت به من الأحكام الكلية

نشأته: منذ عصر الرسول ﷺ، فقد كان رسول الله ﷺ أعلم الخلق بطرق استنباط الأحكام الشرعية من القرآن الكريم، كما أنه هو صاحب الدليل الثاني من أدلة التشريع، وهو السنة، وقد كان صحابته ﴿ يفهمون كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ، ويتعاملون معهما في استنباط الأحكام وفق قواعد محددة، بل إن فهم الصحابة لطرق استنباط الأحكام من الكتاب والسنة، يعتبر أرقى صور الفهم بعد رسول الله ﷺ

بدايته كعلم مستقل: بداية القرن الثالث الهجري وذلك عندما ألف الشافعي ته ٢٠٠٠ رسالته في الأصول وجه الاختلاف بينه وبين علم الفقه:

١ - أصول الفقه يعتمد على الأدلة الإجمالية لاستخراج القواعد التي ترسم الطريق لاستنباط الأحكام
 العملية من أدلتها التفصيلية

٧- أما الفقه فيعتمد على الأدلة التفصيلية لاستنباط الحكم الشرعي منها

البحث والتصنيف فيه يتم وفق ست طرق هي:

- ١. الطريقة الشافعية، ٤ ٢هـــ
  - ٢. طريقة الحنفية، ٣٤٠هـ
- ٣. تخريج الفروع على الأصول، ٢٥٦هـــ
- ٤. الطريقة الجامعة بين طريقة الشافعية والحنفية، ٢٩٤هـ
  - ٥. طريقة المقاصد، ٧٩٠هـ
  - ٦. الطريقة المعاصرة، ١٣٠٠هـ
  - أول مصنف في أصول الفقه هو: لرسالة للشافعي ٢٠٠٠.
- ملاحظة: التواريخ تقريبية تتمثل بوفاة أول من صنف وفق الطريقة

موضوعه: فعل المكلف من حيث ما يثبت له من الأحكام العملية التفصيلية نشأته: منذ عصر الرسول ﷺ

بدايته كعلم مستقل: منذ عصر الرسول ﷺ وجه الاختلاف بين الفقه وأصول الفقه:

الفقه يعتمد على الأدلة التفصيلية لاستنباط الحكم الشرعي منها
 أما أصول الفقه فيعتمد على الأدلة الإجمالية لاستخراج القواعد التي ترسم الطريق لاستنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية

البحث والتصنيف فيه يتم وفق مذاهب أشهرها المذاهب الفقهية الأربعة:

- ٢. المذهب المالكي ١٧٩هـ.
- الذهب الشافعي ٢٠٠٤
  - المذهب الحنبلي ١٤١٩مـ.

بالإضافة إلى عدد من مذاهب الفرق الأخرى مثل: الإباضية و الزيدية والشيعة

أول ما صنف في الفقه: كتب محمد بن الحسن الشيباني الممام، وهي: المبسوط والجامع

الصغير والجامع الكبير والسير الصغير والسير الكبير والزيادات.

ملاحظة: التواريخ تقريبية تتمثل بوفاة الإمام الذي ينسب إليه المذهب

#### تطور علم أصول الفقه(١)

#### الدور الأول، عصر الرسول ﷺ وصحابته 🛦 من بعده

التابعين: لم يكن علم أصول الفقه علما مستقلا متميزا عن غـــيره |

- فالأدلة الشرعية التي هي الموضوع الرئيسسي لهسذا العلسم، | المرجوح، يضاف إلى ذلك:
  - والاستدلال بالكتاب والسنة والقياس كان حاصلا

من علوم الشريعة، لكن قواعده العامة كانت موجودة

- ودلالة الكتاب والسنة كانت معروفة للصحابة ﴿، بحكهم معرفتهم بلغة العرب، فهم أمراء الفصاحة والبيان، وأعسرف الناس بمعاني اللغة من حقيقة ومجاز، وإطلاق وتقييد، وعمسوم وخصوص، ومنطوق ومفهوم، ولم يكونوا بحاجة إلى أن توضع | لهم قواعد تبين طرق الدلالات
- قيلت فيها الأحاديث، وشهدوا الحوادث التي سن فيها رسول ا الله ﷺ، يضاف إلى ذلك، سلامة نياتهم وحسن مقاصـــدهم في

#### الدور الثاني، أواخر عهد التابعين

مدته: عصر الرسول ﷺ، وصحابته من بعده 🐞 وأوائـــل عهــــد 🛚 ظهر علم أصول الفقه في القرن الثالث الهجري، في أواخر عهد التابعين، حيث بدأت المدارس الفقهية تتمايز، فظهرت مدرســــة أهل الرأي في العراق، ومدرسة أهل الحديث في المدينة، ومع أن هذه الفترة كانت تتميز بالتسامح في الإفتاء والاستفتاء، إلا أن بوادر التعصب لرأي الشيخ بدأ يطغى على الإنصاف عند بعض الطلاب، ولم يكن هناك قواعد يرجع لها لمعرفة الـــراجح مـــن

- اختلاط العرب بالعجم، وضعف اللسان العربي
  - دخول الوضع في الحديث
  - تصدر من لا يستحق للفتوى
    - الحاجة لتفسير القرآن
- الحاجة لتمييز صحيح السنة من الموضوع المدسوس عليها

#### لذلك ومن خلال علم الأصول تم:

- وضع ضوابط للاستدلال بالأدلة الشرعية، تبين شروط الاستدلال بها، وكيفية الاستدلال بها، وتبين ما يصلح دليلا وما كما أن الصحابة 🕭 عرفوا أسباب النزول، والظروف الــــتي 🛮 لا يصلح، وتبين عمل الفقيه عند التعارض، وتؤسس قواعد الفهم لنصوص الكتاب والسنة.
  - وكان أول كتاب مدون في هذا العلم وصل إلينا هو الرسالة للشافعي تُعُمُّرُهُمُّ، ولذا اشتهر أن الشافعي هو واضعه
    - في القرن الثالث، ظهرت مدرسة أهل الكلام (طريقة الشافعية)، ومن أوائل مصنفاهًا رسالة الشافعي ٢٤١٠هـ
      - في القرن الرابع، ظهرت مدرسة الفقهاء (طريقة الحنفية)، ومن أوائل مصنفاتها: رسالة الكرخي ٣٤٠٠٠

١) أصول الفقه للسلمي: ٥

## تطور علم أصول الفقه(١)

## الدور الرابع

الدور الثالث

فترته: أواخر القرن الـــسادس إلى بدايـــة العــصر

١- في أواخر القرن السادس انتشرت:

أ- المختصرات، والغرض منها: تسهيل الحفظ،
 وجمع أكبر عدد من المسائل

ب- الشروح، والغرض منها: حسل مسا في المختصرات من أشكال، وتفصيل ما فيها مسن إجمال، وتقريب المسائل بضرب الأمثلة وبيسان القول الراجح بذكر الأدلة

٤- وفي القسون الشامن ظهسوت مدرسة
 الشاطبي ٢٩٠٠ ، صاحب كتاب الموافقات

١- في الوقت الحاضر، ما زال التصنيف في علم الأصول مستمرا، وقد اتجه التصنيف نحو
 تبسيط مباحث الأصول، وعرضه بأسلوب ميسر

الدور الخامس: أصول الفقه في العصر الحديث، وقصية تجديده

- ٧- التصنيف في علم الأصول منوع بين:
- تصنيف مستقل في علم الأصول بشكل عام
- تصنيف في أحد مباحث علم الأصول بشكل خاص
  - تحقيق كتب الأصول القديمة
  - . شرح كتب الأصول القديمة
- تصنيف في تاريخ علم الأصول ونشأته و أشهر علمائه ومصنفاته
- ٣- أحيرا ظهر تيار يدعو إلى تجديد أصول الفقه، وخلاصة القول في ذلك:
- أ- تجديد الدين فكرة إسلامية أصيلة، قال على: "إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مئة من يجدد لها دينها" أبو داود، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي، ومن مظاهر هذا التجديد:
  - إحياء ما اندرس من مفاهيم شرعية
  - التصدي للبدع، والرجوع للإسلام النقى المستمد من الكتاب والسنة
  - مواكبة قضايا العصر،ومستجداته الحاصلة نتيجة تغير الزمان والمكان
- ب- مما يدخل في عموم فكرة تجديد الدين: تجديد علومه، خاصة علم الأصول، ولعل تجديد هذا العلم من أهم واجبات علمائه المعاصرين، ومما يقترح في ذلك:
  - توسيع مباحثه وتنميتها لتستوعب وتتابع مستجدات العصر وقضاياه
  - تيسير لغته بما يناسب العصر، والإكثار من فروعه ومسائله خاصة الواقعية
  - الاستفادة من التقنيات الحديثة، كالحاسوب وغيره، في عرض ومعالجة مباحثه
    - تمحيص وتحرير وتنقيح مسائله التي ناقشها العلماء السابقون رحمهم الله
  - استبعاد المسائل التي لا ينبني عليها فروع، والتراع فيها لفظي كمسألة المجاز
- استبعاد الخلاف مع غير المسلمين من سمنية وبراهمة ويهود، فالخلاف معهم في العقيدة،
   وهي أهم من الأصول، ونقاشهم بلا فائدة
  - ج– من صور التجديد المرفوضة:
  - ما بني على الهوى، مخالفا للشريعة، ولا يتفق مع ثوابتها، ويتناقض مع أسسها
  - ما يهدف لتمييع ثوابت هذا العلم، ونسف قواعده التي بذل السلف فيها جهدا كبيرا

فترته: في القرن الخامس والسادس، ازدهـــر وتواصل التصنيف في الأصول، فظهرت أشهر

مصنفاته مثل:

<sup>1-</sup> العمد للقاضي عبد الجبار<sup>ت 1 ؛ مـــ<sup>\*</sup></sup>

عصر ازدهار التصنيف في الأصول

٧- العدة للقاضي أبي يعلى ٢٠٠

٣- المعتمد لأبي الحسين البصوي تا٢٩٠٠مـ

٤- اللمع لأبي إسحق الشيرازي ٢- ١٠

«- التبصرة للشيرازي تا ١٩٦٠م-

<sup>-7</sup> أصول البزدوي<sup>ن ٤٨٢ه</sup>

٧- أصول السرخسي ت٢٠٠٠

٨- الإشارة لأبي الوليد الباجي ت٩٣٠٠

٩- إحكام الفصول للباجي ٢٩٥٠ م

10- المستصفى للغزالي ته، همـ

1- المنخول للغزالي<sup>ته، همـ</sup>

17 - شفاء الغليل للغزالي ثه، همـ

17- التمهيد للكلوذاني المامه

15- الواضح لابن عقيل -12

١) أصول الفقه للسلمي: ٥، أصول الفقه، د. شعبان: ٩١

#### تطور الفقه

عصر التدوين عصر التابعين وتابعيهم والأئمة المجتهدين مدته: من ۱۳۳هــ - ۳۵۰هــ مدته: من ١٤هــ - ١٣٢هـ (مدة الدولة الأموية) ىصادرە: مصادره: ١ - القرآن 1 - القرآن ٧- السنة ٧ – السنة ٣- اجتهاد الصحابة ٣- اجتهاد الصحابة ٤ - اجتهاد الأئمة المجتهدين ٤- اجتهاد الأئمة المجتهدين تدوينه والتصنيف فيه: ظهرت المصنفات تدوينه: بدأ تدوينه واقعيته: ظهرت بعض الأحكام الافتراضية واقعيته: ظهرت بعض الأحكام الافتراضية ١ ما ورد في القرآن من أحكام ٧- ما ورد في السنة من أحكام ٣- فتاوى الصحابة وأقضيتهم واجتهاداتهم ٤- فتاوى المجتهدين واستنباطاتمم أشهر ميزاته: أشهر ميزاته: ٩ - ازدهار الفقه، وظهور المصنفات فيه ١- بدأ تدوينه، لكن لم يشتهر أي مؤلف ٧ – ظهور المذاهب الفقهية الأربعة ٧- استفحال أمر الخوارج والشيعة ٣– ظهور حركة التدوين في مختلــف العلـــوم ٣- تفرق الصحابة في الأمصار فازدهرت الإسلامية الحركة العلمية ٤ – ظهور علم أصول الفقه ٤ – ابتدأت رواية الحديث ٥- ازدياد الحفظة وظهور معظم أئمة القراءات ٥- ابتدأ الوضع في الحديث ونشط العلماء في العشر ٦- تميزت مدرستا أهل الحسديث في الحجساز ومدرسة أهل الرأي في العراق

## في عصر الصحابة 🐞

مدته: من ۱۱هـ - ۶۰هـ مصادره:

**١ -- القرآن** 

٧ – السنة

٣- اجتهاد الصحابة

تدوينه: لم يدون

واقعيته: واقعي

مكوناته:

١ ما ورد في القرآن من أحكام

٧- ما ورد في السنة من أحكام

٣- فتاوى الصحابة وأقضيتهم

أشهر ميزاته:

١- افتراق المسلمين إلى سنة وخوارج وشيعة

٧- جمع القرآن زمن أبي بكر

٣- نسخ القرآن زمن عثمان

عصر الرسول 🌋

مدته: من ١/ للبعثة إلى ٢٣ للبعثة مصادره:

- القرآن

- السنة

تدوينه: لم يدون

واقعيته: واقعي

مكوناته:

الأحكام التي وردت في القرآن

– الأحكام الصادرة عن الرسول ﷺ

أشهر ميزاته:

1 عدم الحرج

٧ - قلة التكاليف

٣- التدرج في التشريع

٤- في الفترة المكية وهي ١٣عامــاً كــان
 التركيز منصب على إصلاح العقيدة

ه. الفترة المدنية وهي عشرة أعوام اتجه
 التشريع إلى تنظيم حياة المجتمع في كافة
 جوانب الحياة: العبادات/ المساملات/

العقوبات..الخ

#### تطور الفقه

عصر النهضة المعاصرة للعجري الفرن الثالث عشر الهجري - الآن

أشهر ميزاته: تميز هذا الدور رغم تأثره بحالة الركود للأدوار السسابقة بظهــور صحوة فقهية تمثلت بــ:

- ١ إعداد الموسوعات الفقهية، مثل:
- مشروع كلية الشريعة بجامعة دمشق
- مشروع وزارة الأوقاف في الكويت وغيرها
- ٢- المؤتمرات الفقهية كالمؤتمر العالمي للاقتصاد الإسلامي في مكة
  - ٣- المجامع الفقهية كمجمع الفقه الإسلامي في مكة المكرمة
- ٤ ظهور كليات عديدة للشريعة الإسلامية خرجت الكثير من طلبـــة العلـــم
   الشرعي خاصة من حملة الشهادات العليا في الماجستير والدكتوارة
  - ٥- ظهور محاولات لتقنين الفقه:
  - -- رسمية كمجلة الأحكام العدلية
  - وشخصية كأعمال الشيخ محمد قدري
    - ٣- ظهور الفهارس والمعاجم الفقهية والأصولية

مدته: من ٧٥٧هـ إلى منتصف القرن الثالث عشر الهجري

العصر السادس

أشهر ميزاته:

١ - استحكام التقليد

٢- انصب عمل الفقهاء على:

- وضع المختصرات والمتون
- وشرح هذه المختصرات والمتون
- وضع حواشي وهوامش وشروح لتلك المتون
  - ٣- ظهور كتب الفتاوى مثل:
  - الفتاوى الهندية
  - الفتاوى العالمكيرية
  - الفتاوى البزازية

مدته: من ۳۵۱هـــ ۲۵۲هـــ

عصر التقليد

أشهر ميزاته:

بداية الركود الفقهي

٢ تدوين المذاهب الفقهية

٣- جهود العلماء تمثلت في معظمها في:

تنظيم فقه المذاهب وجمع فتساوى

الأئمة وترجيح آراء المذاهب

#### الأدلة الشرعية، أو: أدلة الأحكام، أو: أصول الأحكام، أو: المصادر التشريعية للأحكام

#### أولا، الأدلة الشرعية المتفق عليها

الدليل الأول: القرآن الكريم

٢. الدليل الثاني: السنة النبوية

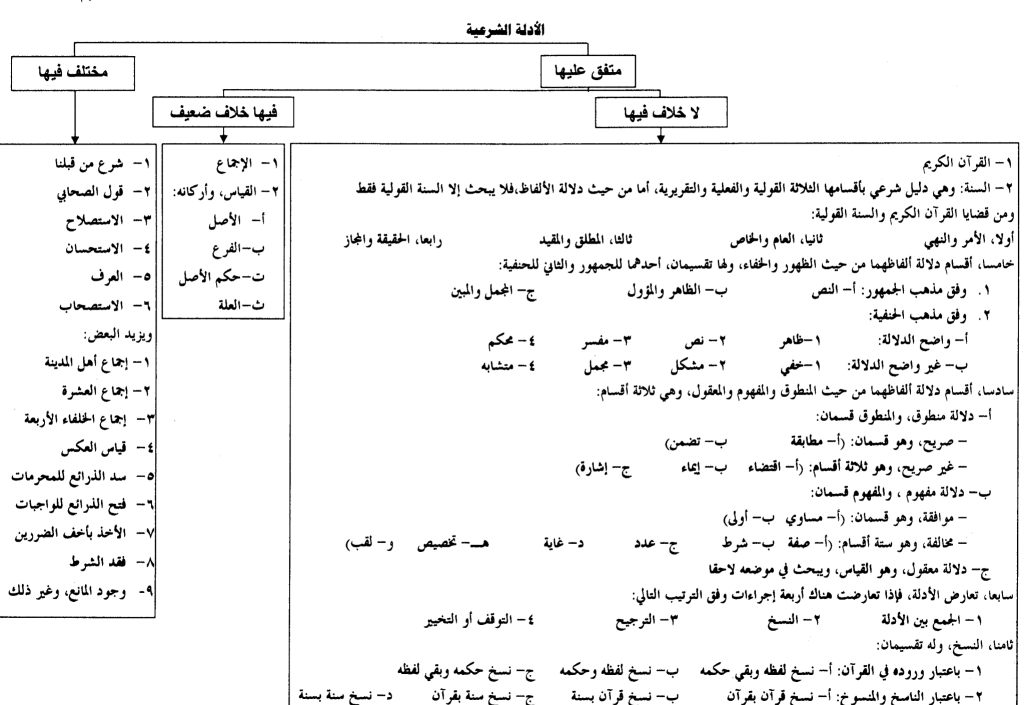
٣. الدليل الثالث: الإجماع

٤. الدليل الرابع: القياس

## تعريف الدليل الشرعى، وتقسيمات الأدلة الشرعية''

الدليل: - لغة: المرشد للشيء والهادي إليه - اصطلاحا: ما يمكن التوصل بصحيح النظر فيه للأحكام الشرعية العملية على سبيل القطع أو الظن، ولها تقسيمات:





دليلا مستقلا فجعلوه رابع الأدلة المتفق عليها، وفصلوه عن دلالة منطوق ومفهوم النص

#### القرآن الكريم والسنة النبوية، وهي الأدلة الشرعية المتفق عليها بلا خلاف تقسيمات النسخ بين الأدلة دلالة ألفاظ القرآن الكريم والسنة القولية $^{ extstyle extstyle$ الإجراآت عند تعارض الأدلة الشرعية ١. الجمع بين الأدلة أولا، الأمر والنهي، في القرآن الكريم والسنة القولية للنسخ تقسيمان: ثانيا، العام والخاص، في القرآن الكريم والسنة القولية باعتبار وروده في القرآن: ٢. النسخ ثالثا، المطلق والمقيد، في القرآن الكريم والسنة القولية أ. ما نسخ لفظه وبقى حكمه ٣. الترجيح رابعا، أقسام دلالة ألفاظهما من حيث الحقيقة والمجاز: أ- حقيقة ٤. التوقف أو التحيير ب- مجاز ب. ما نسخ لفظه وحكمه خامسا، أقسام دلالة ألفاظهما من حيث الظهور والخفاء: ج. ما نسخ حكمه وبقى لفظه تقسيمات التعارض: ٣. وفق مذهب الجمهور: ٢. باعتبار الناسخ والمنسوخ: 1. تعارض الآيات القرآنية ظنية الدلالة أ– النص ب– الظاهر والمؤول ج- المجمل والمبين أ. نسخ قرآن بقرآن ٢. تعارض الأحاديث النبوية وفق مذهب الحنفية: ب. نسخ قرآن بسنة ٣. تعارض الإجماعات أ– واضح الدلالة: ١ –ظاهر ٤- محكم ۳ – نص ۳- مفسر ٤. تعارض الأقيسة ج. نسخ سنة بقرآن ۳- مجمل ٧- مشكل ب- غير واضح الدلالة: ١ -خفى ٤ - متشابه د. نسخ سنة بسنة سادسا، أقسام دلالة ألفاظهما من حيث المنطوق والمفهوم والمعقول<sup>(١)</sup>: أ- دلالة منطوق، والمنطوق قسمان: ١. صريح، وهو قسمان: - مطابقة - تضمن غير صريح، وهو ثلاثة أقسام: – اقتضاء – إيماء - إشارة ب-دلالة مفهوم ، والمفهوم قسمان: ١. موافقة، وهو قسمان: - مساوي ٢. مخالفة،وهو ستة أقسام: أ- صفة، ب- شرط، ج- عدد، د- غاية، هـ - تخصيص، و- لقب ت - دلالة معقول لألفاظ القرآن والسنة (وهو القياس): وللعلماء منهجان في دراسته: فمنهم من لم يعتبره دليلا مستقلا، بل بحثه كقسم ثالث من أقسام دلالة ألفاظ القرآن والسنة، حيـــث جعل دلالتهما ثلاثة أنواع، هي: منطوق، ومفهوم، ومعقول وهو القياس، فالغزالي في المستصفى، وابن (١) ملاحظة: مع أن السنة حجة بكل أقسامها: القوَّلية والفعلية والتقريرية، إلا أنه عند بحث دلالة ألفاظ | قدامة في الروضة، لم يعتبراه دليلا مستقلا. السنة، فإنه لا يبحث إلا القولية فقط، أما الفعلية والتقريرية فلا تبحث هنا، لأنه ليس للرسول 🕮 فيهما جمهور الأصوليين: مع علمهم أن القياس من دلالة معقول النص، إلا ألهم رأوا أن له مقومات تجعلـــه

قول أو لفظ تبحث دلالته

## الدليل الأول القرآن الكريم (١)

- الْمُعَرَّةُ اطْعُلَاجًا: أَمْرَ عَارِقَ للعادة، مقرون بالتخدي، سالم من العارضة

تعريفه: - لغة: القرآن، مصدر للفعل: قرأ.

– اصطلاحًا هو: كلام الله المعجز المتعبد بتلاوته، المنقول إلينا بالتواتر، المبدوء بسورة الفاتحة، المختوم بسورة الناس، المكتوب في المصاحف، المترل بواسطة جبريل على قلب رسول الله 🎇

أتواع لحكامه

سبب حجمة القرآن، أنه من هند الله ونفق البنا بالتوانق.

الإعجاز :- لغا: نــــة العجوراتي الغور

وجوه الإعجاز في القرآن الكرى: إن من وجود إعجاز القرآن!

– العجر عن حصر وجود إعجاؤه، قالله اللامعجوز في فضاحه، وبلاهمة، وبيانه، وهو معجز علميا: طنبا، وفلكيا، وفرزيانيا، وفي علسوه الأرض والبحاز والحبال، كذلك القرآن معجز تربوبا، وتاريخيا. الح

معرفيل كرده من عدة اله: الإعجاز

- المحر في الطلقة الكبام إن والله والمد من رجاه إعجازا

وإزاء هذا النوع الهاقل يقف الإنشان فاجزا عن الخديث، في إضجاز القرآن، ولكن فيننا بلي تذكير ببعض وجوه الإعجاز الني كتر الحديث عنها:

١- الساق عباراته ومعالية والمحكافة وتطوياته ... ٢- الطباق أياته على مكتشفات العلم

٣- إخبارة بوقائع لا يُعلينها إلا ألله تعالى ﴿ إِنْ اللَّهِ عَمَالُ اللَّهُ تَعَالَى ﴿ وَمُوا لَا اللّ

١-- التحدي، أي طلب العرضة، لقد عُدي القرآن الناس أن راتوات:

- بقرآن كامل: (قل لتن الجمعت الإنس والحن عَلَى أن ياكوا عِللي هذا القرآن لا ياتونة بمطله وقو كان بعضهم لبعض طهير ا<sup>، ومريد ٨٨</sup>. وقال تغالى: (قل قاتوا بكتاب من عند الله هو أهدى منهجًا التعد إن كنت صادقين) العمر. • ٥

- أو بعشر سور: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ الْحَرَاقَ، قُلَ فَأَتُوا يَعْشَرُ صَوْرَ مَثْلُهُ مَقْتُرِياتَ وَادْعُوا من استطعتهم من دون الله إن كنتم صادقين)<sup>مود \*\*\*</sup>

- أو بسورة واحدة؛ قال تعالى: (وإنا كشوافي ريب تما نزلها على عبدنا فاتوا بسورة منله..... فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا) <sup>القروس - 1</sup>

٢ – وحود المقتضى الذي يدفع المعمالي للفناؤلة: فقد كان الكفار في أشد الحاجة، للإنيان بمثل هذا الفرآن، أو بمثل بعضه، كسبي يسردوا علسسي الرجول 🎉 مناما إخال ديباني ورغاء حالامين

٣- انتفاء المانع الذي عُنم المُحكِّدي مِن المُنازِلَةُ ﴿ فَالْمُرَاثِدِ

– بَرِلْ بِنِمَدُ الْمَرِبِ، فَكَلِمَاتُهُ كُلِمَاتُ لَمَعِينَ أَرْجُرُولُهُ جَرُولُهُا

- كما أنَّ أشعارهم وخطبهم وحكمهم لذلَّ على قلورة قائقة في اليان

– وقد نزل مفرقا في ثلاثة وعشرين عامًا، وهوا زهن يتسع للمعارضة لو السطاعوا، وكل هذه العوامل تنفي موانع التحدي

١- أحكام اعتقادية: وهي ما يتعلق عا يجب على

المكلف اعطاده في الله وملائكة وكليه ووشفه والبره الإخر والقلمز المنازية والقامر

١- احكام عُلَفِية وهي تتعلق بما يجب على الكلف اد يعطني به من الحلاق. وهديترقع علقامن اردائل ٣- أحكام عنبت: رهن الق كشكل هنيز الفت الذي

تعرصل إلية من حالال علم أضول الفقع:

والقه أر الحكام العلق الساماني

۱ جارت جهرا رهای وجود ورکاد: د

١٠ مغيرت: من ينه وزهن وكالله: ٢٠٠

٣. احكام اسرو: كالرواج والطلاق والخلغ : الج

ه. احكام سلطانية از دستورية: وهي الحكام تنظم

علاقة الحاكم بالمحكومين

 حقوق دولية: أحكام ثبين علاقة الدولة الإسلامية بغرها من الدول.

١) أصول خلاف: ٢٢، الملخصات الفقيية لعماد جمعة:٥

– التو اتر

#### القرآن الكريم خواصه، وبعض الحقائق القرآنية، وثبوت آياته ودلالتهان

حقائق وأحكام حول القرآن الكريم

\_\_\_\_\_\_ - ألفاظه ومعانيه من عند الله

خو اصه

١- ما نقل نقلا غير متواتر، مثل قراءة ابن مسعود، "فصيام ثلاثة أيام متتابعات"، يعتبر حجة، لأنه يخبر أنه سمعه من الرسول إلى فإن لم يكن قرآنا، فهو خبر، فإنه ربما سمع الشيء من النبي النبي النبي النبي النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله عنه الله قرآنا، لله عنه الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله عنه الله قرآنا، لكنه لا يخرج عن كونه مسموعا عن النبي الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه اله

- ٧- اختلف العلماء هل في القرآن مجاز أم لا؟
- فقال ابن قدامه: القرآن يشتمل على الحقيقة والمجاز، وهذا رواية صحيحة عـن الإمـام أحد، وأكثر أصحابه
- وقيل: لا يوجد في القرآن مجاز بل كله حقيقة، وهو رواية عـن الإمـام أحمـد وبعـض أصحابه
  - والخلاف في المسألة لفظي لا أثر له في الفروع<sup>(٢)</sup>
- ٣- في القرآن آيات محكمة وآيات متشائهة، قال تعالى: (هو الذي أنزل عليك الكتساب منسه
   آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشائهات) آل عمران:٧
  - والمحكم، هو: المفسر
- والمتشابه، هو: ما ورد في صفات الله سبحانه مما يجب الإيمسان بسه، ويحسره التعسرض لستأويله، كقوله تعالى: (ويبقسى وجسه ربك) السرحن: ٢٠ فهذا اتفق السلف رحمهم الله على الإقرار به وإمراره على وجهسه، وتسرك تأويله

أولا، من حيث الثبوت: كلها قطعية، أي أننا نجزم أن كل نص نقرؤه من القرآن الكريم، هو نفسه النص الذي أنزله الله على رسول الله ثانيا، من حيث الدلالة:

بعضها قطعي الدلالة: وهو ما يسدل علسى
 معنى لا يحتمل تأويلا، ولا مجال لفهم غيره منه
 بعضها ظني الدلالة: وهو ما يدل على معنى
 ولكن يحتمل أن يؤول بغيره

#### الدليل الثاني: السنة النبوية، تعريفها، وحجيتها، ونسبتها إلى القرآن

– اصطلاحا: ما صدر عن الرسول ﷺ من قول أو فعل أو تقرير

السنة لغة: الطريقة

نسبة السنة إلى القرآن

أدلة حجية السنة

1 – القرآن الكريم: كثرت الآيات التي تدل على وجوب طاعة الرسولﷺ، كقوله تعالى:

- (قل أطيعوا الله والرسول) آل <sup>عمران: ٢٢</sup>

و(يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم، فإن تنازعتم في شيء فــردوه
 إلى الله والرسول) الساء:٩٥

- و(وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم)<sup>الأحزاب:٣٦</sup>

- و (فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم، ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قــضيت ويسلموا تسليما) الساء:١٥٥

- وقوله تعالى: (وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا) الحشر: ٧

٧- السنة: والأحاديث في ذلك من الكثرة بمكان، ومنها:

قوله ﷺ: "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله "البحاري ومسلم

وقوله ﷺ: "من أطاعني دخل الجنة، ومن عصابي فقد أبي بخاري

٣- الإجماع: فقد أجمع الصحابة ، في حياته ، وبعد وفاته، وأجمع المسلمون بعد الصحابة في مختلف العصور، على وجوب إتباع سنته، وامتثال أوامره، والانتهاء عن نواهيه .

٤- العقل: فرض الله في القرآن على الناس عدة فرائض مجملة غير مبينة، لم تفصل أحكامها ولا كيفية أدائها، كقوله تعالى: (وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة) الفرة وقوليه تعالى: (كتب عليكم الصيام) البقرة ١٨٣٠، وقوله تعالى: (ولله على الناس حج البيت) ال عسران ١٠٠٠، ولم يبين القرآن كيفية أداء هذه العبادات من صلاة وزكاة وصيام وحج، وفي نفس الوقت قال تعالى: (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم) النحل على فرجع لبيانه في سنته القولية والفعلية والتقريرية، لما استطعنا أن نفهم القرآن ولا أن نطبقه

أولا، من حيث الاحتجاج بها: السنة في المرتبة الثانية بعد القرآن الكريم

اثانيا، من حيث ورود الأحكام:

١ - إما مؤكدة ومقررة لما جاء في القرآن، فمثلا: أمر القرآن بصيام رمضان، ولهى عن شهادة الزور، والسنة أكدت على هذا الأمر والنهي، ومثل ذلك كثير جدا

٢- أو مفصلة ومبينة، يقول تعالى: (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إلسيهم) المحسل: <sup>12</sup>.
 وهذا النوع أقسام:

أ– مفسرة لما أجمل، مثل: جاءت السنة مبينة لما أجمل من أوامر بــــأداء الـــصلاة والـــصيام والحج، الخ

ب- مقيدة لما أطلق، مثل: تقييد الوصية الواردة في القرآن بكونما ثلث المال، وتقييد اليد
 المقطوعة في السرقة بكونما اليمني من الرسغ

ج- مخصصة لما عمم، مشل: حرم القرآن الميتة بشكل عام، واستثنت السنة ميتة البحر

٣- أو منشئة لحكم سكت عنه القرآن، مثل:

- في الأطعمة، تحريم كل ذي ناب من السباع ومخلب من الطير، وتحريم لحوم الحمر الأهلية

– في اللباس والزينة، تحريم: لبس الحرير والتختم بالذهب على الرجال

- وفي الميراث، توريث الجدة، وتوريث الأخوات مع البنات، ومنع توريث القاتسل، ومنسع التوارث بين المسلم والكافر

- وفي العقوبات: تغريب الزابي البكر

#### تقسيمات السنة النبوية، وما ليس بتشريع منها(١)

ما ليس بتشريع من السنة

أولا، تقسيم السنة باعتبار السند:

أ- متواترة

ب- آحاد، وخبر الآحاد له تقسيمات:

١ – باعتبار طرق روايته:

أ- مشهور: ما رواه ثلاثة فأكثر في كل طبقة، ما لم يبلغ حد التواتر

ب- عزيز: ما لم يقل عدد رواته عن اثنين في جميع طبقات السند

ج- غریب: ما انفرد بروایته راو واحد

٢- باعتبار صحته وضعفه:

أ– صحيح: ما اتصل سنده بنقل العدل الضابط عن مثله إلى منتهاه، من غير شذوذ ولا علة

ب- حسن: ما اتصل سنده بنقل العدل الذي خف ضبطه عن مثله إلى منتهاه من غير شذوذ ولا علة

تقسيماتها

ج- ضعيف: وهو الخبر الذي لم يترجح صدق المخبر به، لفقد شرط أو أكثر من شروط القبول

ثانيا، تقسيم السنة باعتبار ثبوتما:

أ- قطعية،وهي السنة المتواترة، وتكون دلالتها:

إما قطعية: إذا كان نصها لا يحتمل التأويل - أو ظنية: إذا كان نصها يحتمل التأويل

ب- ظنية، وهي سنة الآحاد، وتكون دلالتها:

- إما قطعية: إذا كان نصها لا يحتمل التأويل - أو ظنية: إذا كان نصها يحتمل التأويل

ثالثا، تقسيم السنة باعتبار مصدرها:

أ- حديث قدسي: ما نقل إلينا عن النبي ﷺ، مع إسناده إياه إلى ربه ﷺ.

ب- حديث نبوي: ما أضيف إلى النبيﷺ من قول أو فعل أو تقرير

رابعا، تقسيم السنة باعتبار كيفية صدورها من الرسول ﷺ إلى ثلاثة أقسام:

أ- قولية: وهي الأحاديث التي قالها ﷺ في مختلف الأغراض والمناسبات، كقوله: "لا ضور ولا ضوار"

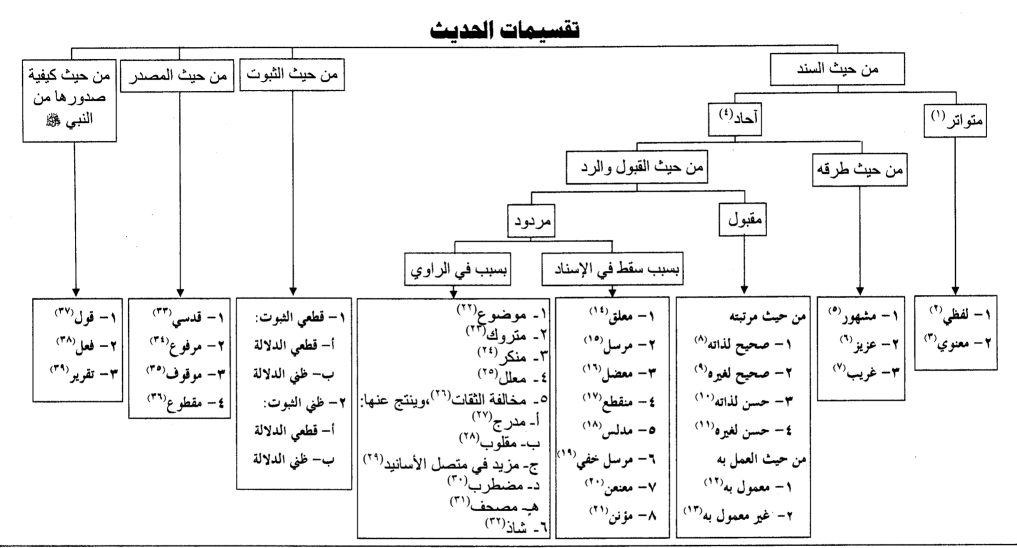
ب- فعلية: وهي أفعاله على، مثل أدائه الصلوات

ج— تقريرية: ما أقره الرسولﷺ مما صدر عن بعض أصحابه من أقوال وأفعال، بعدم إنكاره أو بإظهار استحسانه، كقوله لمعاذ عندما أرسله لليمن، وسأله بم تقضي؟:"الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي الله ورسوله"

أ – ما صدر عن الرسول ﷺ بمقتضى الطبائع الإنسانية، مــن أكل وشرب وما يشبهها، إلا إن دل دليل على أن المقــصود من فعله الاقتداء به، فيصبح فعله تشريعا

ب− ما صدر عنه ﷺ بمقتضى التجارب الدنيويــة والخــبرة الشخصية، كاتخاذه موقعا لمعركة بدر، ثم تحوله عنه برأي من أحد الصحابة

ج- خصوصيات الرسول ﷺ، كزواجه بأكثر من أربع نساء، واكتفائه في البات الدعوى بشهادة خزيمة وحده، ووصاله في الصوم



## من أحكام الحديث المتواتر وحديث الآحاد

الحديث المتواتر

أ- تعريفه: هو ما رواه عدد كثير تحيل العادة تواطؤهم على الكذب

ب- حكم المتواتر: يفيد العلم، ويجب تصديقه، وإن لم يدل عليه دليل آخر

ج- نوع العلم الحاصل به: علم ضروري، أي: لا يحتاج إلى تأمل

د- شروط التواتر:

١- أن يكون مستند خبرهم الحس، أي أن يخبروا عن علم ضروري مستند إلى محسوس، كقولهم: سمعنا، أو رأينا

٢- أن يرويه عدد كثير، واختلف في أقل الكثرة، والمختار أنه عشرة أشخاص، وابن قدامة يقول ليس له عــدد
 محصور، بل يستدل بحصول العلم الضروري على كمال العدد، ولا يستدل بكمال العدد على حصول العلم

٣- أن يستوي طرف الخبر ووسطه في الشرطين السابقين: فيكونان في كل طبقات السند

٤- ان تحيل العادة تواطؤهم على الكذب

أ- تعريفه هو: ما لم تجتمع فيه شروط المتواتر

ب-حكم خبر الواحد عند الجمهور:

١- خبر الآحاد لا يحصل به العلم

٧- أنه يتعبد بخبر الواحد عقلا

٣- أنه يتعبد بخبر الواحد سمعا، أي نقلا، وعلى ذلك أدلة:

أ- إجماع الصحابة على قبول حسير الواحد، في وقسائع لا تنحصر، يحصل العلم بمجموعها، مثل: أي حسديث رواه صحابي وعمل به الصحابة بناء على روايته، كقول عبد الرحمن بن عوف في المجوس مرفوعا: "سنوا بهم سنة أهل الكتاب" فعمل به عمر.

ب – ما تواتر ما إنفاذ رسول الله ( أمراءه ورسله، إلى الأطـــراف، لتبليغ الأحكام، وأخذ الصدقات، وتبليغ الرسالة

ج- أن الإجماع انعقد على وجوب قبول قول المفتي فيما يخبر به عن ظنه، فما يخبر به عن السماع الذي لا يُشكَ فيه أولى

## ألفاظ الصحابة في نقل أخبار الرسول ﷺ، وحكم التعبد بخبر الواحد

الفاظ الصحابة في نقل الأخبار عن الرسول ﷺ

الرتبة الأولى: قول الصحابي: سمعت رسول الله ﷺ، أو أخبرين أو حدثني أو شافهني

حكمها: هو الأصل في الرواية، ولا يتطرق إليه الاحتمال، قال ﷺ: "نضر الله امرءا سمع مقالتي فوعاها فأداها كما سمعها" على المسلم الرتبة الثانية: أن يقول: قال رسول الله ﷺ كذا

حكمها: ظاهره النقل، وليس نصا صريحا، لاحتمال أن يكون سمعه من غيره عنه

مثالها: حديث أبي هريرة مرفوعا: "من أصبح جنبا فلا صوم له"، فلما استكشف، قال: حدثني الفضل بن عباس

الرتبة الثالثة: قوله: أمر رسول الله 繼 بكذا، أو نهى عن كذا

حكمها: يتطرق له احتمالان:

أ- في سماعه، كالرتبة الثانية أعلاه

ب- في الأمر، إذا قد يرى أمرا أو نهيا، ما ليس بأمر أو نهى

وابن قدامة يرجح عدم الأخذ بهذين الاحتمالين، لثقته بالصحابة

الرتبة الرابعة: قوله: "أمرنا بكذا أو نمانا عن كذا"

حكمها: يتطرق إليه الاحتمالان السابقان، واحتمال ثالث هو: أن يكون الآمر غير النبي ﷺ

جمهور الأصوليين: يرجحون عدم الأخذ بهذه الاحتمالات، ثقة بالصحابة 🐞

الرتبة الخامسة: قوله: "كنا نفعل" أو "كانوا يفعلون"

حكمها: تدل على جواز ذلك الفعل، لأن ذكره في معرض الحجة، يدل على أنه أراد: ما علمه النبي ﷺ، فسكت عنه، ليكون دليلا مثالها: قول ابن عمر: "كنا نفاضل على عهد رسول الله ﷺ، فنقول: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان فيبلغ ذلك رسول الله ﷺ فسلا ينكره"، وقوله: كنا نخابر أربعين سنة، وقول عائشة: "كانوا لا يقطعون في الشيء التافه"

حكم التعبد به شرعا: الجمهور: يجب

الأطراف، لتبليغ الأحكام، والقضاء، الخ

دليل ذلك:

١- إجماع الصحابة على قبوله في وقائع لا نحصر، يحسصل العلم بمجموعها، مثل أي حديث رواه صسحابي وعمسل بسه الصحابة بناء على روايته، كقول عبد الرحمن بسن عسوف في المجوس، مرفوعا: "سنوا بحم سنة أهل الكتاب"، فعمل عمر به
 ٢- ما تواتر من إنفاذ رسسول الله المحافية أمسراءه ورسله إلى

٣- أن الإجماع انعقد على وجوب قبول قول المفتي فيما يخبر به
 عن ظنه، فما يخبر به عن السماع الذي لا يشك فيه أولى

## أحكام تتعلق بالراوي، والجرح والتعديل

ب- عدم سوء الحفظ

د- عدم الغفلة

الجرح والتعديل: حقائق وأرقام

أحكام تتعلق بالراوي

شروط الراوي المقبول:

١ - الإسلام

٧- التكليف، أي أن يكون الراوي:

أ– عاقلا، فلا تقبل رواية المجنون

ب- بالغا، فلا تقبل رواية الصبي، أما ما سمعه صغيرا، ورواه بعد البلوغ فهو مقبول

٣- الضبط، أي ذو حفظ جيد، يوافق الثقات، ويعرف ذلك بـــ:

أ– عدم مخالفة الثقات، ولا تضر المخالفة النادرة

**ج- عدم فحش الغلط** 

هــ- عدم كثرة الأوهام

٤ - العدالة، وهي السلامة من أسباب الفسق، وخوارم المروءة، فلا تقبل رواية الفاسق، لقوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبإ فتبينوا) المجرات: ٦

حكم رواية مجهول الحال في الشروط السابقة، وهو: من يروي عنه راويان فصاعدا ولم يوثقه أحد من أهل هذا الــــشأن: لا يقبل خبره

أشياء لا تشترط في الرواية:

١ – الذكورية، فقد قبل الصحابة 🗞 قول عائشة وغيرها من النساء

٣- البصر، لرواية الصحابة الله عن عائشة رضي الله عنها، اعتمادا على صوتما، وهم في حقها كالضرير

٣- الفقه، لقولهﷺ:"رب حامل فقه غيرُ فقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه"أبو داود، ترمذي، صححه ابن ماجة

٤- معرفة نسب الراوي

١- معنى الجرح: أن ينسب لشخص من الصفات ما ترد روايته به

٣- معنى التعديل: أن ينسب لشخص من الصفات ما تقبل روايته به

٣- من تردد حاله بين الجرح والتعديل: لا يقبل حديثه للتردد

٤ - يسمع الجرح والتعديل من واحد في الرواية، بخلاف الشهادة

٥- تقبل تزكية العبد والمرأة، كما تقبل روايتهما

- حكم التعديل إذا لم يبين سببه: الواجح أنه يقبل

٧- حكم الجرح إذا لم يبين سببه: الراجح عدم قبوله

٨- إذا تعارض الجرح والتعديل: يقدم الجرح، لأنه اطلاع على زيادة خفيت

على المعدل، حتى لو زاد عدد المعدل على الجارح

٩ – طرق التعديل:

الأولى: صريح القول

الثانية: أن يروي عنه

الثالثة: العمل بالخبر

الرابعة: أن يحكم بشهادته

خبر المحدود في القذف:

أ- إذا كان بلفظ الشهادة فلا يرد خبره:

- لأن نقصان العدد ليس من فعله

- اتفق الناس في الرواية عن أبي بكرة، وهو محدود في القذف

ب- إذا كان بغير لفظ الشهادة فلا تقبل روايته حتى يتوب

۱ - روضة الناظر لابن قدامة: ١١١ - ١٠٦

حكمها: في قبولها روايتان

#### عدالة الصحابة، ومراتب الرواية(١)

مراتب الرواية، وبعض أحكامها

الصحابة وعدالتهم

تعريف الصحابي، هو: من صحب الرسول ﷺ ساعة ورآه | الرواية أربع مراتب: مع الإيمان به

طرق معرفة الصحابي:

١ – النقل المتواتر، كصحبة الخلفاء الأربعة

٧- أن يخبر الثقة عن نفسه

أو ضمنا كقوله: كنت أنا وفلان من الصحابة عند الملاحظات: رسول الله ﷺ

عدالة الصحابة . كلهم عدول، لثبوت عدالتهم بـ:

١- القرآن، قال تعالى: "والسابقون الأولسون" العربة: ١٠٠،

وقال: (لقد رضي الله عن المؤمنين)الفستح ١٨٠، وقال: (محمسد

رسول الله والذين معه أشداء على الكفار) الفنح: ٢٩

٧- السنة، قوله ﷺ: "خير الناس قريي"مــــــــــ، اهــــــ، وغيرهـــــ،

وقال: "إن الله اختـــارين واختـــار لي أصـــحابا وأصـــهارا وأنصارا" <sup>أحد، طبراني</sup>

٣- العقل: تواترت الأخبار بطاعتهم المطلقة لله ولرســوله |

ﷺ، وجهادهم، وقتالهم الأبناء والآباء في سبيل الله، وأنه لا ا تأخذهم في الله لومة لائم، مما يجعل العاقل يشهد بصلاحهم

ظاهرا وباطنا، ونفى الفسق عنهم، وبالتالي ثبوت عدالتهم

- ١ قراءة الشيخ على الراوي، في معرض الإخبار ليروي عنه، لفظ الرواية فيها: حدثني، أخبرين، قال فلان، سمعته يقول
  - ٣- قراءة الراوي على الشيخ، فيقول الشيخ: نعم، أو يسكت، لفظ الرواية فيها: أنبأنا، حدثنا فلان قراءة عليه
- ٣– الإجازة، قول الشيخ للراوي: أجزت لك أن تروي عني الكتاب الفلاين، أو ما صح عندك من مروياتي، لفظ الرواية فيها: أجاز لي فــــلان، أو
  - حدثنا إجازة
  - ٣– أن يخبر عن غيره، مباشرة كقوله: فلان من الـــصحابة، 🖊 ٤ المناولة، وهي: أن يقول الشيخ للراوي: خذ هذا الكتاب فاروه عني، لفظ الرواية فيها: ناولني، أو ناولني وأجاز لي

    - 1 إذا شك في سماع حديث من شيخه، لم يجز أن يرويه عنه
    - ٣- إذا أنكر الشيخ الحديث الذي يرويه الراوي عنه، وقال: لا أذكره: لم يقدح ذلك في الخبر
      - ٣- انفراد الثقة بزيادة في الحديث مقبول:
      - سواء كانت لفظا، كقوله ﷺ: "ربنا لك الحمد" و "ربنا ولك الحمد"، بزيادة الواو
    - أو معنى، كحديث: "إذا اختلف المتبايعان والسلعة قائمة تحالفا وترادا"، بزيادة: والسلعة قائمة
  - ٤ تجوز عند الجمهور رواية الحديث بالمعنى للعالم المفرق بين المحتمل وغير المحتمل، والظاهر والأظهر، والعام والأعم، فيما فهمه قطعا
- حكمها: مقبولة عند الجمهور ٥– مراسيل الصحابة، هي: أن يقول الصحابي فيما لم يسمعه من الرسول ﷺ: قال رسول الله ﷺ: "..."،
  - ٣- مراسيل غير الصحابة، هي: أي يقول من لم يعاصر الرسول ﷺ: قال رسول الله ﷺ: "..."،
    - ٧- يقبل خبر الواحد فيما تعم به البلوى، وهو ما يكثر التكليف به ويكثر وقوعه
      - ٨- يقبل خبر الواحد في الحدود وما يسقط بالشبهات
        - ٩- يقبل خبر الواحد فيما يخالف القياس

#### ١- روضة الناظر لابن قدامة: ١٠١- ١١١

## من قضايا القرآن الكريم والسنة المطهرة: ١) دلالة ألفاظهما:

√عند الجمهور

√عند المنفية

٢) النسخ

#### الأمر والنهي(١)

تعريف النهى: لغة: المنع، واصطلاحا: طلب الترك بالقول ممن هو أعلى

تعريف الأمر، هو: طلب الفعل بالقول على جهة الاستغلاء

صيغ الأمر

أهمية الأمر والنهي

الأمر والنهي هما أساس التكليف، فلا تكليف إلا بأمر أو فمي صريحين أو ما يدل عليهما بنوع دلالة، فمنذ بدء الخليقة، أمر الله تعالى آدم وحواء ولهاهما قائلا: (يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة وكلا منها رغدا حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة)المقرقة

أمر مثل: صلوا، صوموا، الخ

 ۲. المضارع المقرون بلام الأمر، مثل: (لينفسق فو سعة من سعته) الطلاق ٧

٣. المصدر النائب عن فعل الأمر، مشل:
 (فضرب الرقاب) مسدا

- اسم فعل الأمر، مثل:
- صه، بمعنى: اسكت
- عليك، بمعنى: الزم
- حذار، بمعنى: احذر

النهي صيغة واحدة متفق على كونما تفيد النهي، وهي صيغة: لا تفعل، ومثالها: قوله تعالى:
 (ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق) الأنعام ١٥١

صيغ النهي

- ٧. زاد البعض صيغتي: "انته" و "اكفف"، ونحوهما من الأوامر الدالة على الترك
- ٣. هناك أساليب كثيرة يعرف بما تحريم الفعل، ومنها على سبيل المثال لا الحصر:
- أن يلعن الله أو رسوله ١١١١ الفاعل، كقوله ١١٥ الله النامصة والمتنمصة البر دارد
- الخبر، مثل قوله تعالى: (إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في السدين وأخرجسوكم مسن دياركم وظاهروا على إخراجكم أن تولوهم)المتعنة ٩
  - توعد الفاعل بالعقاب، كقوله تعالى: (ومن يفعل ذلك يلق أثاما) الفرقان ١٨٥٨
- إيجاب الحد على الفاعل، كقوله تعالى: (الزانية والزاي فاجلدوا كل واحد منهما مئة جلدة) النور؟
- وصف العمل بأنه من أعمال المنافقين أو الكفار، كقوله تعالى: (وإذا قساموا إلى السصلاة قاموا كسالى يراءون الناس)النساء ١٤٢٠

## من قضايا الأمر والنهي(١)

من قضايا النهي

#### من قضايا الأمر

- ٤. الراجح دلالة الأمر على الوجوب
- ٥. دلالة الأمر على الفور، فيها تفصيل:
- إذا صحب الأمر قرينة تدل على الفور حمل عليه، بالاتفاق
- إذا صحب الأمر قرينة تدل على جواز التراخي حمل عليه، بالاتفاق
  - إذا حدد للأمر وقت معين حمل عليه بالاتفاق
- اختلف في الأمر إذا لم تصحبه قرينة تدل على فور أو تراخ أو تحديد بوقت، ولعل الراجح أنه للفور والله تعالى أعلم
  - الراجح عدم دلالة الأمر المطلق على التكرار
- - ٨. الراجح أن الأمر بعد الحظر للإباحة، إلا أن يقوم دليل على غير ذلك، مثاله:
    - "كنت نهيتكم عن ادخار لحوم الأضاحي، فكلوا وادخروا "أحد والترمذي
      - قوله تعالى: (وإذا حللتم فاصطادوا) المائدة ٢
- ٩. الراجح في الأمر في الواجبات الكفائية، أنه موجه لكل واحد من الأمة، ويسقط بفعل
   من يكفي

- ٥. هل النهي يقتضى التحريم؟ في الأمر تفصيل:
- النهي الذي صحبته قرينة تدل على التحريم يحمل على التحريم باتفاق، مثل قولـــه تعـــالى: (ولا تقربوا الزين إنه كان فاحشة وساء سبيلا) الاسراء ٣٢
- النهي الذي صحبته قرينة تدل على أنه للكراهة يحمل على الكراهة، مثل: النهي عن البول قائما،
   مع ما ثبت عن النبي الله أنه بال قائما
  - النهي الذي صحبته قرينة تدل على أنه دعاء أو التماس ونحوهما من المعايي، يخرج عن كونه فميا
- اختلف العلماء في النهي الذي لم تصحبه قرينة تدل على أنسه للكراهـــة أو التحـــريم أو غـــيره،
   والجمهور على أنه يحمل على التحريم
  - ٦. النهي يقتضي الكف عن المنهي عنه فورا على الدوام ما لم تقم قرينة على خلاف ذلك
    - ٧. النهي عن الشيء:
    - إذا كان له ضد واحد، فالنهى يستلزم الأمر بذلك الضد
    - وإذا كان له أكثر من ضد، فالنهي يستلزم الأمر بواحد من أضداده
    - ٨. جمهور العلماء على أن النهي بعد الأمر يحمل على التحريم، كما لو ورد ابتداء
      - ٩. هل النهي يقتضي الفساد؟ في الأمر تفصيل:
  - إذا كان الشيء منهي عنه لذاته، فلا خلاف في أنه يقتضي البطلان، مثل: النهي عن بيع الخترير
- إذا كان الشيء منهي عنه لوصف ملازم، فالجمهور على أنه يقتضي الفساد، ومثاله: النهي عــن صوم يوم العيد وبيوع الربا
- إذا كان النهي عن الشيء لأمر خارج، مثل النهي عن الغصب، هل يقتضي فساد الصلاة في الدار
   المغصوبة؟ وهذا القسم فيه خلاف، ولعل الراجح أنه لا يقتضي فساد المأمور به

(١) أصول الفقه للسلمي: ٢١٥\_ ٢٨٤

#### العام والخاص(١)

الخاص لغة: اسم فاعل من الخصوص، ضد العموم الخاص اصطلاحا: ما دل على معنى مخصوص

العام لغة: اسم فاعل من العموم، بمعنى الشمول والإحاطة العام اصطلاحا، هو: اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له بحسب وضع واحد

الفرق بين العام والمطلق شرح تعريف العام

مستغرق: أي يتناول مع الاستيعاب

جميع ما يصلح له، أي: جميع ما يدخل تحت اللفظ لغة أو عرفا

بحسب وضع واحد: وضع هذا القيد حتى يخرج الألفاظ المشتركة، الــــقى تــــدل | العام يختلف عن المطلق من حيث الحكم: على معنيين بوضعين مختلفين، مثل: لفظ قرء، فإنه يدل على الطهـــر والحــيض، إ باستعمالين مختلفين، وهذا ليس من قبيل العام بل من قبيل المشترك

> العموم والخصوص وصفان نسبيان، بمعنى: ألهما يطلقان على اللفظ اللغــوي أو ا على الدليل الشرعي، بالنسبة:

> مثال ذلك في اللفظ اللغوي: فقد يكون اللفظ عاما بالنسبة إلى مسا تحتسه مسن الأفراد، وخاص بالنسبة إلى ما فوقه: - مثل: لفظ الإنسان:

- عام بالنسبة للرجل والمرأة
- و خاص بالنسبة للحيوان

مثال ذلك في الدليل الشرعي: فقد يكون عاما بالنسبة إلى ما تحته مسن الأدلسة، و خاصا بالنسبة إلى ما فوقه:

- مثل: قوله على المن قتل قتيلا فله سلبه المنت عليه:
  - عام في لباس المحارب
  - خاص بالنسبة للغنيمة

مع أن العام والمطلق بينهما وجه شبه، من حيث إن كلا منهما لــه عموم في الجملة، مما جعل بعض المتقدمين لا يفرقون بينهما، إلا أن

- فالمطلق إذا ورد الأمر به، لا يتناول جميع الأفراد التي تصلح للدخول تحت اللفظ، بل تحصل براءة الذمة بواحدة منها
- أما العام، فيشمل جميع الأفراد التي تصلح للدخول تحتــه، ولا تبرأ الذمة إلا بفعل الجميع

ويتضح ذلك من المثال التالي، يقول تعالى "فتحريـــر رقبـــة"الســـاء: ٩٠، فكلمة رقبة هنا مطلقة، فيتحقق المأمور به بتحرير أي رقبة

يختارها من الرقاب

ولو كان اللفظ عاما، لوجب تحرير كل الرقاب

لذلك اختلف تعريف العام عن تعريف المطلق:

فالعام هو: اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له بحسب وضع واحد والمطلق هو: اللفظ الدال على مدلول شائع في جنسه، مثل: لفسظ رقبة في قوله تعالى: "فتحرير رقبة"الساء: ٩٢

#### تقسيمات العام(١)

#### التقسيم الثاني، باعتبار استعماله في عمومه أو عدمه

## باعتبار طريق معرفة عمومه

وهو ثلاثة أقسام:

١ - عام أريد به العموم قطعا، ولا يدخله التخصيص، كقوله تعالى:
 "والله بكل شيء عليم" الساء: ١٧٦

۲ - عام يراد به العموم ويدخله التخصيص، وهو المسسمى العسام
 المطلق، أي لم يقترن به ما يدل على تخصيصه، أو عدم تخصيصه

عام أريد به الخصوص، وهو الذي لفظه عام، ولكن اقترن به ما يدل على أنه مراد به بعض مدلوله اللغــوي، كقولــه تعــالى:
 "الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم" آل عمران: ١٧٣

هناك طريقتان لتقسيم العموم، من حيث طريق معرفة عمومه:

الطريقة الأولى، تقسيمه إلى عام لغة وعام عقلا وعام عرفا:

عام لغةً: وهو مَا عرف عمومه بالوضع اللغوي

٢. عام عقلا: وهو ما عرف عمومه بطريق العقل

٣. عام عرفا: وهو ما عرف عمومه بــ:

- عرف أهل الشرع

- عرف أهل اللغة

الطريقة الثانية: تقسيمه إلى:

عموم لفظي: أي العموم المستفاد من صيغ العموم المعروفة، مثل: كل، جميع، الجمع المحلي بال، الخ

عموم معنوي: أي المستفاد من طريق المعنى، مع خصوص اللفظ الدال عليه من حيث الوضع، وأنواعه:

العموم المستفاد بطريق الاستقراء

٢ - العموم المستفاد من اللفظ الموجه لواحد من الصحابة ما لم يقترن به ما يدل على الخصوصية

٣ - عموم الخطاب الموجه للرسول 🥮 للأمة

٤ - عموم مفهوم الموافقة

عموم مفهوم المخالفة

### تقسيم العام باعتبار طرق معرفة عمومه(١)

الطريقة الأولى

تقسيمه إلى:

١- عام لغة: وهو ما عرف عمومه بالوضع اللغوي، وهو المراد بالعام عند الإطلاق، ويشمل العموم الذي دلت عليه صيغ العام المعروفة، مثل: كل، جميع، الجمع المحلى بال، الخ

Y- عام عقلا: وهو ما عرف عمومه بطريق العقل، كالعموم المستفاد بطريق التعليل، مثل: فهم العموم من قوله على: "لا يقضي القاضي وهو غضبان"، فالنص يمنع القضاء حال الغضب، ويلحق به: كل ما يشوش الذهن من جوع وعطش الخ، وهذا العموم ليس من منطوق اللفظ، بل من مفهومه الذي أدركه العقل

- ٣- عام عرفا: هو ما عرف عمومه بعرف الشرع أو اللغة.
- عرف أهل الشرع: كما في قوله ﷺ: (المسلمون تتكافأ دماؤهم) متفق عليه، لفظ المسلمون جمع مذكر سالم، لكنه يشمل النساء، لأن عرف الشرع تغليب الذكور على الإناث عند الاجتماع
- عرف أهل اللغة: كما في قوله تعالى: (فلا تقل لهما أف) الإسراء: ٢٣، فهذا اللفظ يدل بالوضع على تحريم التأفف من الوالدين، ومن حيث العرف اللغوي، هو عام في كل ما فيه أذى لهما

تقسيمه إلى: عموم لفظى و عموم معنوي:

العموم اللفظي: أي العموم المستفاد من صيغ العموم المعروفة، مثل: كل، جميع، الجمع المحلى بأل، الخ العموم المعنوي: وهو المستفاد من طريق المعنى، مع خصوص اللفظ الدال عليه من حيث الوضع، وهو أنواع:

- ا- العموم المستفاد بطريق الاستقراء: أي القواعد الشرعية الثابتة باستقراء فروع الشريعة، كقاعدة "الضرر لا يزال بمثله"، فهذه القاعدة عرف عمومها باستقراء نصوص شرعية واردة فيها، وهي نصوص غير عامة
- ٢- العموم المستفاد من اللفظ الموجه لواحد من الصحابة ما لم يقترن به ما يدل على الخصوصية. كقوله الله لمن وقصته دابته و هو محرم: "لا تقربوه طيبا و لا تخمروا رأسه"، فإن اقترن به ما يدل على الخصوصية، صار خاصا به، كقوله الله لله ي بردة: "اذبحها و لا تجزئ عن أحد بعدك "متفق عليه

الطريقة الثانية

- " عموم الخطاب الموجه للرسول في للأمة: كقوله تعالى: (يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدتهن) الطلاق ، أما إن اقترن بالدليل ما يدل على خصوصيته في فهذا لا يستفاد منه عموم، كقوله تعالى: (خالصة لك من دون المؤمنين) الاحزاب و
- ٤- عموم مفهوم الموافقة، مثل قوله تعالى: (إن الذين يأكلون أموال البتامي ظلما إنما يأكلون في بطونهم نارا) النساء ' فافظ الآية حذر من أكل مال البتيم، والمفهوم الموافق للفظ الآية حذر من كل تصرف يفوت على البتيم ماله، سواء أكلا أم لبسا أم صدقة
- ٥- عموم مفهوم المخالفة، مثل قوله على "إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث"، فمنطوق الحديث خاص بما بلغ القلتين، والمفهوم المخالف لمنطوقه يدل على أن من نقص عن القلتين يحمل الخبث، أي ينجس بملاقات النجاسة، وإن لم يتغير لونه أو طعمه أو ريحه
- 7- عموم العلة المنصوصة، فإذا نص الشارع على تعليل حكم بعلة متعدية توجد في المنصوص عليه وفي غيره، فإن هذه العلة تفيد عموم الحكم المعلق عليها لجميع الصور المشابهة للمنصوص عليها إذا وجدت فيها العلة، ومثال ذلك: قوله هي: "إنما جعل الاستئذان من أجل البصر"، فعلة الاستئذان هي: تحريم النظر إلى عورات الناس، وما لا يودون الاطلاع عليه داخل بيوتهم، وهي موجودة في أي موقع لا يريد أصحابه أن يطلع عليه الناس، فتعمم على كل موقع هذا شأنه
- حرص العلة المومأ إليها، فإذا أوما الشارع إلى علة حكم، كأن يكون الوصف الذي رتب عليه الحكم لو لم يكن علة للحكم لكان ذكره عديم الفائدة، فإن هذه العلة تفيد عموم الحكم المعلق عليها لجميع الصور المشابهة، ومثال ذلك، قوله على حين سنل عن بيع الرطب بالتمر: "أينقص الرطب إذا جف؟" قالوا نعم، قال: "فلا إذن"، فالحديث أوما إلى أن علة التحريم نقص الرطب عن التمر في الكيل، فأخِد من ذلك: تحريم بيع كل مطعوم بجنسه، مع التفاوت في الكيل.

 روضة الناظر، لابن قدامة، تحقيق: محمود عثمان: حاشية ص: ٢٤٧

## صيغ العموم المشتهرة(١)

صيغ العموم: الألفاظ الموضوعة للعموم كثيرة، أوصلها القرافي في العقد المنظوم إلى مئتين وخمسين صيغة، لذا تنوعت أساليب العلماء في تقسيمها، وفيما يلي أشهر ها:

- ٥- الأسماء الموصولة: مَن / ما أي / الذي والتي وفروعهما
- من للعاقل غالبا، مثل: من كان مريضا في رمضان أفطر وقضى
  - ما لغير العاقل غالبا، مثل: ما في الأرض مسخر للإنسان
    - أكرم أي الطلاب يأتيك
  - الذي يدرس ينجح التي تدرس تنجح
  - اللذان يتعاونان ينجحان اللتان تتعاونان تنجحان
  - اللذين يتعاونون ينجحون اللاتي يدرسن ينجحن
    - ٦- أسماء الاستفهام: مَن ما أين أني متى أيان أي كم
      - من للاستفهام عن العقلاء غالبا، من الذي حضر؟
- ما للاستفهام عن غير العقلاء غالبا، ما هذه التماثيل التي تعبدون
  - أين للاستفهام عن المكان، أين تذهبون
  - أنى للاستفهام عن المكان، أنى لك هذا
  - متى للاستفهام عن الزمان، متى يأتى الفرج
  - أيان للاستفهام عن الزمان، يسألونك عن الساعة أيان مرساها
    - أي الاستفهامية، أي شيء أعظم أجراً
      - كم الاستفهامية، كم لبثت في السفر
- ٧- النكرة في سياق النفي وما في معناه: (نهي، شرط، استفهام الإنكاري)
  - نكرة في سياق نفى مثل: لا إله إلا الله
  - نكرة في سياق نهي مثل: (فلا تدعوا مع الله أحدا) المناما
  - نكرة في سياق شرط مثل: (إن أحد استجارك فأجره)التوبة: ٦
  - · نكرة في سياق استفهام إنكاري: (هل تعلم له سميا) مريم: ١٥٠
- الظروف الدالة على الاستمرار، مثل: أبدا/ دائما/ أبد الآبدين/ دهر الداهرين/ سرمدا، مثل: اللهم اجعلنا من الخالدين في الجنة أبدا

- · كل وجميع وما يلحق بها من الألفاظ المستعملة في تأكيد الشمول، كـ أجمع وأجمعين، وأكتعين وأبصعين وعامة وقاطبة، أمثلة:
  - (كل نفس ذائقة الموت) الأنبياء: ٣٥
  - (كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته)
    - (كل قد علم صلاته وتسبيحه)النور: ١١
  - (فسجد الملائكة كلهم أجمعون) العجر:٣٠
  - (فإذا هم جميع لدينا محضرون) بسن<sup>٣٥</sup>
    - (فادا هم جمیع لایت محص (فکیدوني جمیعا)<sup>هود:هه</sup>
      - ا الحمون
- الجمع المحلى بـ (أل) الجنسية، مثل: (إن المسلمين والمسلمات) الأحزاب: ويلحق به اسم الجمع المحلى بـ (أل) الجنسية، مثل: (قل أعوذ برب الناس) الناس!
- الجمع المضاف إلى معرفة، مثل: (يوصيكم الله في أولادكم للدكر مثل حظ الأنثيين) النساء الله ويلحق به اسم الجمع المضاف إلى معرفة مثل: (قلنا احمل فيها من كل زوجين اثنين وأهلك) مودن، أهل: اسم جمع مضاف لمعرفة فاقتضى العموم
  - · اسم الجنس المحلى بـ (أل) الجنسية، مثل: (التمر بالتمر ربا إلا هاء وهاء) المخاري
    - ٢- أسماء الشرط، مثل: مَن ما إذا/ متى حيث أين أني أي أي
      - مَنْ للعاقل: من تكرم أكرم
      - ما لغير العاقل: ما تفعل من خير تجز به
      - إذا لعموم الزمان: إذا جاءك زيد فأكرمه
      - متى لعموم الزمان: متى جاءك زيد فأكرمه
    - حيث، لعموم المكان، وقد تضاف لها ما: حيث حيثما كنت آتيك
    - أين، لعموم المكان، وقد تضاف لها ما: أينما كنت راقب الله تعالى
      - أني، لعموم المكان: أنى تذهب أذهب
  - أي، وعمومها حسب ما تضاف إليه، أشخاصا و زمانا و مكانا، مثل: أيا تكرم أكرم

١) أصول الفقه للسلمي: ٢٩٩

# التخصيص وأنواع المخصصات والفرق بين التخصيص والنسخ(١)

التخصيص لغة: الإفراد والتمييز ،اصطلاحا: قصر العام على بعض أفراده بدليل

الفرق بين التخصيص والنسخ:

أنواع المخصصات

أولا، مخصصات متصلة

تعريف المخصص المتصل: هو المخصص الذي لا يستقل بنفسه

أنواعه: خمسة أنواع:

١ - الاستثناء:

٢ - الشرط:

٣ - الصفة

٤ - الغاية

٥ - بدل البعض

ثانيا، مخصصات منفصلة

تعريف المخصص المنفصل: هو المخصص المستقل بنفسه دون العام، من لفظ

أو قرينة

أنواعه: ستة أنواع:

١ - الحس

٢ - العقل

٣ - النص

٤ - الإجماع

٥ - القياس

٣ - المفهوم بنوعيه

١ - التخصيص بيان عدم دخول بعض أفراد العام في حكمه، والنسخ رفع الحكم بعد ثبوته في بعض الأزمان

٢ - التخصيص لا يكون إلا لبعض الأفراد، وأما النسخ فقد يشمل جميع الأفراد، فيرفع الحكم عن الجميع، وقد يرفع الحكم
 عن بعضهم دون بعض

٣ - التخصيص يدخل الأخبار، والنسخ لا يدخلها، لأن الخبر لا يمكن تبديلة ورفعه

٤ - التخصيص قد يكون مقارنا، والنسخ لا يكون إلا متأخرا

٥ - تخصيص المقطوع بالمظنون جائز، ولا يجوز نسخ المقطوع بالمظنون

١) أصول الفقه للسلمي ص: ٣٢١

## الخصصات المتصلة(١)

#### بقية المخصصيات المتصلة

الاستثناء

- تعریفه: إخراج بعض الجملة عنها بصیغ خاصة
- أهم صيغه: إلا/ سوى/ غير/ خلا/ عدا/ حاشا/ لكن
- مثاله: قوله تعالى: (ومن يفعل ذلك يلق أثاما، يضاعف لسه العسذاب يسوم القيامة ويخلسد فيسه مهانا) الفرقان ١٨٠٠-٧٠، فلفظ "من" عام، وجملة: "إلا من تاب" أخرجت التائبين من عموم الآية
  - شروط الاستثناء:
  - اتصال المستثنى بالمستثنى منه لفظا أو حكما:
  - الاتصال اللفظى يكون بعد الفصل بينهما
- الاتصال حكما، ويكون بوجود فاصل يسير لا يدل على انقطاع الكلام واستيفائه،
   كالفصل بسبب السعال ونحوه
- ٢. عدم الاستغراق: أي عدم إخراج جميع أفراد المستثنى منه بإلا أو إحدى أخوالها، كمن يقول نسائي طوالق إلا ثلاثا، وليس له إلا ثلاث نساء، فهنا تطلق نساؤه الثلاث
  - ٣. أن يكون الباقى بعد الاستثناء أكثر من المخرج به
    - أن يكون المستثنى من جنس المستثنى منه
    - أن ينوي الاستثناء حين النطق بالمستثنى منه
  - إذا جاء الاستثناء بعد جمل عطف بعضها على بعض، فهناك حالتان:
- ✓ إذا قامت قرينة تدل على أنه يعود إلى جميع الجمل، أو يعود إلى الجملة الأخيرة، أو يعود إلى أي جملة، فلا خلاف في أنه يعمل فيه بالقرينة، مثل قوله تعالى: (فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا) السستاء به فهنا الاستثناء يعود إلى الجملة الأخيرة فقط، أي الدية، لأن الكفارة حق لله فسلا تسقط بعفو الآدميين، ومثل قوله تعالى: (فمن شرب منه فليس مني ومن لم يطعمه فإنه مني إلا من اغترف غرفة بيده) البقرة بده) الذي اعترف ليس بعض من لم يطعم، بل هو بعض من شرب
- √ أما إذا لم تقم قرينة تبين إلى أي جملة يعود الاستثناء، فقد حصل خلاف، والجمهور على أن الاستثناء يعود إلى الكل، سواء كانت الجمل معطوفة بالواو أو بغيرها من حروف العطف التي تدل على التشريك، وسواء أفادت الترتيب أو التعقيب أو لم تفده
  - اتفق العلماء على أن الاستثناء من الإثبات نفي، مثل: جاء الطلاب إلا زيدا
  - الجمهور على أن الاستثناء من النفي إثبات، مثل: ما جاء الطلاب إلا زيد

- الشرط: يرى البعض أن التخصيص يكون بالشرط اللغوي فقط، ويرى البعض أن التخصيص يكون في الشرط الشرعى والعقلي، والشروط عموما هي:
  - أ- شرط شرعي، مثل: الطهارة وستر العورة للصلاة
  - ب-شرط عقلي، مثل: الحياة للعِلْم، فإنه لا يعلم إلا الحي
    - ج- شرط عادي، مثل: وجود السلّم لصعود السطح
- د- شرط لغوي، ويكون التعليق فيه بإحدى أدوات الشرط مثل: إن، ما، من، إذا، مثل قوله على: "تجدون الناس معادن، خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام، إذا فقهوا "عادية المام من من ما كا من كان خوالها كا من كان خوالها المناسبة المناسبة
- كلمة: "خيار" مفرد مضاف إلى معرفة: "هم"، فيفيد العموم، ويشمل كل من كان خيسارا في الجاهلية، ولكن قوله على: "إذا فقهوا" أخرج من لم يتفقه في الدين
- ✓ تعتبر الشروط اللغوية أسبابا، فالسبب هو: ما يلزم من وجوده الوجود، ومن عدمسه
   العدم، وهذا ينطبق على الشرط اللغوي
  - ✔ الشرط الذي يقع بعد جمل متعاطفة: الجمهور يرون أنه يعود إلى كل الجمل
- الصفة، وتشمل كل معنى يميز بعض المسميات، مثل النعت أو الظرف أو الجار والمجرور، الخ، ومثاله قوله تعالى: (ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات فمن ما ملكت أيمنكم مسن فتياتكم المؤمنات) النسساء ٢٠ فقوله تعالى: (من فتياتكم) عام، لأنه جمع مضاف إلى معرفة فيشمل كل الإماء، وقوله تعالى: (المؤمنات)، صفة خصصت من يجوز نكاحهن من الإماء بالمؤمنات
- الغاية، وهي نماية الشيء و منقطعة، ولها لفظان: حتى/ إلى مثالها: قوله تعالى: (ولا تقربوهن نمي، فيمكن أن يؤخذ منه العموم، لأن النهي يقتضي الدوام، فالمعنى: لا يكن منكم قربان لهن، فتكون الصيغة
- هي النكرة في سياق النهي، وقوله: (حتى يطهرن)، تخصيص للعموم المــستفاد مــن النــهي، فيخرج من عمومه ما بعد الطهر
- دخول ما بعد الغاية في حكم ما قبلها: الجمهور يقولون: يدخل، وقيل لا يدخل، والـــصواب أنه يدخل إن كان من جنس ما قبلها فقط، فلو قال: بعتك النخل إلى هذه الـــشجرة، فـــإن كانت الشجرة نخلة دخلت، وإن كانت غير ذلك لم تدخل
- - مُحَصِص لعموم الناس فلا يجب إلا على المستطيح

## الخصصات المنفصلة(١)

- ١ تخصيص عموم نصوص القرآن والسنة بالحس، ومثاله: قوله تعالى: (ما تذر من شيء أتت عليه إلا جعلته كالرميم) الذاربات على الله العموم في (من شيء) مخصوص بالحس بعدم جعلها الجبال مثلا كالرميم
  - ٢- تخصيص عموم نصوص القرآن والسنة بالعقل، ومثال التخصيص به، قوله تعالى: (الله خالق كل شيء)الزمر٢، فالعقل دل على أن الله لا يخلق نفسه
    - ٣- تخصيص عموم نصوص القرآن والسنة بالنصوص القرآنية والسنة النبوية:
  - ✓ تخصيص القرآن للقرآن، ومثاله: تخصيص قوله تعالى: (والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء) البغرة ٢٢٨، بقوله تعالى: (وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن) الطلاق؛ .
- - 🗸 تخصيص السنة للقرآن، ومثاله: تخصيص قوله تعالى: (يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين)السنة للقرآن، ومثاله: تخصيص قوله تعالى: (يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين)
    - √ تخصيص السنة للسنة، ومثاله: تخصيص قوله ﷺ: "فيما سقت السماء والعيون العشر"بخاري، بقوله ∰"ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة"منف عليه
- ٤ تخصيص عموم نصوص القرآن والسنة بالإجماع: ولا خلاف فيه، ومثاله: الإجماع على تخصيص العبد من عموم آية (الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مئة جلدة) الورم، ولا يسشكل علسي هــــذا المثال أنه تخصيص بالقياس، إذ يقال إن القياس دليل الإجماع
- قصيص عموم نصوص القرآن والسنة بالقياس، وفيه خلاف، ولعل الراجح جواز تخصيص القرآن والسنة بالقياس الجلي دون الخفي، والقياس الجلي هو ما كان بنفي الفارق بين الأصــل والفــرع، أو منصوصا على علته، ومثاله: تخصيص عموم قوله تعالى: (الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مئة جلدة) النور؟، بقياس العبد على الأمة والاكتفاء بجلده خسين جلدة، وذلك أن الأمة ورد النص بــان حدها على النصف من حد الحرة، في قوله تعالى: (فإن أتين بفاحشة فعليهن ما على المحصنات من العذاب) النـــاء والدليل على جواز التخصيص بالقياس الجلي، أن الصحابة قد اتفقوا علـــى إلحــاق العبد بالأمة في تنصيف الحد، وهو تخصيص بالقياس، كذلك القياس الجلي يعتبر بمترلة النص
  - ٣- تخصيص عموم النصوص القرآنية والسنة النبوية بالمفهوم بنوعيه:
- √ مفهوم الموافقة، وهو: إثبات مثل حكم المنطوق للمسكوت عنه الأولى منه أو المساوي، ومثاله: تخصيص حديث "مطل الغني ظلم يحل عرضه وعقوبته"، بمفهوم الموافقة في قوله تعالى: (فلا تقــــل لهمـــــا أف) الاسراء٣٣، فمفهوم الموافقة من الآية أن الابن لا يجوز له أن يؤذي أباه بالشكوى إلى القاضي، ولا يحل له عرضه وعقوبته إذا ماطله في حق له
- √ مفهوم المخالفة، وهو: إثبات نقيض حكم المنطوق للمسكوت عنه، ومثال التخصيص به: تخصيص حديث: "الماء طهور لا ينجسه شيء"<sup>أحد وأبو داود والنرمذي والنـــــاني</sup>، بمفهوم حديث: "إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث" أصحاب السنن، فمفهوم هذا الحديث: أن الماء إذا لم يبلغ القلتين يحمل الخبث، أي يتنجس، ولو لم يتغير طعمه أو لونه أو ريحه

#### أصول الفقه للسلمي: ٣٤٨

## المطلق والمقيد(١)

المطلق لغة: الخالي من القيد، المطلق اصطلاحا: الدال على الحقيقة من غير وصف زائد عليها، أو: ما دل على فرد شائع في جنسه المقيد اصطلاحا: ما تناول معينا أو موصوفا بوصف زائد على حقيقة جنسه

## شروط حمل المطلق على المقيد

### من أحكام المطلق والمقيد

### أمثلة على المطلق والمقيد

مثال المطلق: النكرة في سياق الأمسر، أي النكرة المأمور بها، مثل قوله تعالى: (فتحرير رقبة من قبسل أن يتماسا) المجادلة، فالرقبة المأمور بتحريرها مطلقة، لم توصف بقيد زائد على حقيقة جنس الرقبة مثال المقيد، المقيد نوعان كما جاء في التعريف:

- معين: مثل: العَلَم والمشار إليه
- غير معين: الموصوف بوصف زائد على معينى حقيقته، مثل: قوله تعيالى: (فتحريسر رقبة مؤمنة)النسسة ومنة على مقيدة بوصف الإيمان، وهو وصف زائد على حقيقة جينس الرقبة

- ١. معنى حمل المطلق على المقيد: أي أن نفههم السدليل
   الشرعي المطلق، فهما مقيدا، لورود دليل مقيد يقيده
- ۲. الدلیل الشرعي المطلق إذا لم یرد ما یقیده، یجب حمله علی إطلاقه، كالدلیل الشرعي العام إذا لم یرد دلیـــل شرعي یخصصه یجب حمله علی عمومه
- ٣. إذا ورد دليل شرعي مطلق، ووجد دليل شرعي يقيده:
   سواء في نفس اللفظ، أو في لفظ آخر مستقل، وجــب
   حمل المطلق على المقيد
- إذا جاء لفظ الدليل الشرعي مطلقا في موضع، ومقيدا
   في موضع آخر، فإن حمل المطلق على المقيد فيه تفصيل:
  - أن يتحد الحكم والسبب في الموضعين
    - أن يختلف الحكم والسبب
    - أن يتحد الحكم ويختلف السبب
    - أن يتحد السبب ويختلف الحكم

- أن يكون القيد من باب الصفات، كصفة الإيمان في الرقبة، ولا يصح أن يكون في إثبات زيادة لم ترد في المطلق، ولذلك لا يصح أن يقال: يجوب أن يُسيَمِّم الرجلين والرأس إذا أراد التيمم
- ٢. أن لا يعارض القيد قيد آخر، وإلا لجأ المجتهد للترجيح، مثل: حديث غسل الإناء من ولوغ الكلب، فقد ورد: "فليغسله سبعا إحداهن بسالتراب"، وفي روايد: "أولاهن"، وفي رواية: "أخراهن"، فالرواية الأولى مطلقية، والثانيسة والثالثية مقيدتان متضادتان، فهنا يحمل المطلق على المقيد بالترجيح
- ٣. أن يكون ورود المطلق في باب الأوامر والإثبات، أما النفي والنهي، فلا يحمـــل
   المطلق على المقيد، فلو قال: لا تعتق مكاتبا، ثم قال: لا تعتق مكاتبا كافرا، فــــلا
   يحمل المقيد على المطلق، لأنه لو أعتق مكاتبا مؤمنا لأخل بعموم اللفظ الأول
- ٤. أن لا يقوم دليل يمنع من التقييد، فإن قام دليل يمنع منه لم يجز، مثل: قوله تعسالى: (والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجسا يتربسصن بأنفسسهن أربعسة أشسهر وعشرا) المقرقة و (إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من قبل أن تمسوهن فمسالكم عليهن من عدة تعتدونها) الأحزاب ، فالآية الأولى مطلقة في عدة المتوفى عنسها زوجها، سواء مدخول بما أم لا، والثانية في عدم العدة للمطلقة غير المدخول بما، ولا يقال: إن المتوفى عنها زوجها غير المدخول بما لا عدة لها، لأن المتوفى عنسها تبقى لها أحكام الزوجية كالإرث، فوجب التفريق بينهما، فيمتنع التقييد

(١) أصول الفقه للسلمي: ٣٦٧

## المطلق والمقيد(١)

إذا جاء لفظ الدليل الشرعي مطلقا في موضع، ومقيدا في موضع آخر، فإن حمل المطلق على المقيد فيه تفصيل:

أن يتحد الحكم والسبب أن يختلف الحكم والسبب أن يتحد الحكم ويختلف السبب أن يتحد السبب ويختلف الحكم • قال تعالى: (حرمت علىكم الميتة • قال تعالى في حكم المسارق: (والمسارق | • قال تعالى في الظهار: (فتحرير رقبة) الجادلة ٣ قال تعالى في الوضوء: (وأيـــديكم إلى والدم)المائدة"، فالدم هنا مطلق قال تعالى قتل الخطأ: (فتحرير رقبة مؤمنة) الساء ٢٩ المرافق)الماندة، فالأيدي هنا مقيدة بأهسا والسارقة فاقطعوا أيديهما) الماندة من فالأيدي هنا وقال تعالى: (أو دما مسفوحا) الانسام١٠، فالحكم في الآيتين: عتق الرقبة مطلقة إلى المرافق والدم هنا مقيد بكونه مسفوح الحكم في الآية: قطع اليد • قال تعسالي في التسيمم: (فامسسحوا السبب في الآية الأولى: الظهار السبب في الآية: السرقة الحكم في الآيتين: حرمة تناول الدم بوجوهكم وأيديكم)السماء المراه والأيدي السبب في الآية الثانية هو: القتل الخطأ السبب في الآيتين: ما في الدم من مضرة وقـــال تعـــالى في الوضـــوء: (وأيـــديكم إلى ا هنا مطلقة المرافق) المائدة ، الأيدي مقيدة الحكم في الآية الأولى هو: الغسل الحكم في الآية: غسل اليد الحكم في الآية الثانية هو: التيمم السبب في الآية: الحدث السبب في الآيتين هو: الحدث القاعدة: عدم حمل المطلق على المقيد القاعدة: حمل المطلق على المقيد القاعدة: اختلف العلماء، والسراجح قسول القاعدة: اختلف العلماء على ثلاثة أقوال: الجمهور: عدم حمل المطلق على المقيد 1. حمل المطلق على المقيد بطريق اللغة ٢. حمل المطلق على المقيد بطريس القيساس، إذا توافرت شروطه ٣. عدم حمل المطلق على المقيد

# النص، والظاهر والمؤول والمجمل والمبين(١)

- لغة: بمعنى مبهم
- اصطلاحا: ما دل على أحد معنيين لا مزية لأحدهما عن الآخر
  - بالنسبة إليه

مثل:

أسباب الإجمال:

- ١- الاشتراك اللفظي
- ٧- اشتهار المجاز وكثرة استعماله
- ٣- الإطلاق أو التعميم في موضع لا يمكن العمل فيه بالمعنى
   الظاهر من اللفظ لافتقاره إلى التحديد
  - الفرق بين المجمل والمشترك:
- الإجمال: بالنسبة للفهم، الاشتراك: بالنسبة إلى وضع اللفـــظ
   واستعماله لغة
- ٧- الإجمال في الأدلة الشرعية بُيِّن، ولم يبق مجمل بلا بيان علي الراجح، أما الاشتراك، فلا أحد يدعي انتهاؤه مسن اللغية العربية، وهو بحث لغوي صرف لا ينبغي حسشره في كتسب أصول الفقه، أما الإجمال فلا ينبغي أن يخلو منه كتساب في الأصول

(يزال الإجمال بالبيان، ويبحث في الصفحة التالية بتفصيل أكثر)

الظاهر والمؤول

أولاً، الظاهر، وهو:

- لغة: الواضح
- اصطلاحا: ما احتمل معنيين هو في أحدهما أظهر، مثل:
- دلالة الأمر على الوجوب مع احتمال الندب، كقوله ﷺ "صــــلوا كمــــا رأيتموين أصلى "منفن عليه
- دلالة النهي على التحريم مع احتمال الكراهة، كقوله الله "لا تبع ما ليس عندك "أحد وأصحاب السنن

وبشكل عام: كل حقيقة احتملت المجاز، ولم تقم قرينة قوية تدل على ذلك الجـــاز، فهـــي ظاهرة في المعنى الحقيقي

ثانيا: المؤول، وهو:

- لغة: المرجوع به، لأنه اسم مفعول من التأويل، وآل يؤول: رجع
  - اصطلاحا، هو: اللفظ المحمول على الاحتمال المرجوح بدليل

والتأويل هو: حمل اللفظ على الاحتمال المرجوح بدليل

أقسام التأويل:

١ تأويل صحيح٢ تأويل فاسد

شروط التأويل الصحيح:

- ١- أن يكون اللفظ محتملا لغة أو عرفا أو شرعا، للمعنى الذي يراد صرفه إليه
  - ٢ أن يقوم على التأويل دليل صحيح

(الصفحة التالية: تبحث موضوع المؤول بتفصيل أكثر)

تعريفه:

- لغة: الكشف والظهور

اصطلاحا: ما دل علـــى معنـــاه

دلالة لا تحتمل التأويل

وبالتالي فهو يطلق على مـــا يقابـــل

الظاهر والمجمل

مثاله: دلالة قوله تعالى: (فاجلدوهم

ثمانین جلدة) النور<sup>4</sup>، على مقدار الجلد

الكلام مفيد غير مفيد نص ظاهر ومؤول بممل ومين

١) أصول الفقه للسلمي: ٣٩٠

# المؤول والمبين(١)

المؤول المُتَّنَ

#### تعريف المبين:

- لغة: المُوَضَّح، فالبيان هو الإيضاح والكشف
  - اصطلاحا:

الْمَبَيَّن هو: إخراج الشيء من حيز الإشكال إلى حيز الوضوح

الْمَبَيِّن هو: الدليل الذي أوضح المقصود بالمجمل

مراتب البيان: البيان واجب على الرسول ﷺ لقوله تعالى: (لتبين للناس ما نزل إليهم)التحل<sup>ء ،</sup> وهــو يحــصل

- ١ القول: وهو الكلام المسموع، و به حصل بيان غالب الشريعة، كأحكام الزكاة والصلاة والمعاملات، الخ
  - ٣ الفعل: وهو أن يفعل الرسول 🕮 ما يبين مجمل القرآن أو السنة، كبيان صفة الصلاة والحج، الخ
- ٣ الكتابة: وهي أن يكتب النبي هل ما يبين بعض أحكام الشرع، و غالبا ما يكون ذلك للبعيدين عنه،
   ككتابه هل الأهل اليمن في بيان زكاة بهيمة الأنعام والديات
- ٤ الإشارة: وهي أن يشير الرسول الله بيده أو عصاه، كقوله: "الشهر هكذا وهكذا وهكذا" منفق عليه، وكان يشير بأصابع يديه الله
- التنبيه، وذلك بالإيماء إلى المعنى الذي يعلق عليه الحكم حتى يكون علة له، يوجد الحكم بوجودها، كقوله
   "أينقص الرطب إذا جف" الله وأصحاب السمن فإن في ذلك إشارة إلى أن العلة في التحريم عدم تسساوي
   الرطب والتمر
- ٦ الترك، بمعنى أن يترك النبي فعل الشيء مع قيام الداعي له، كما ترك الوضوء مما مست النار مع أنسه
   كان يتوضأ من الأكل مما مسته النار"امنفن عليه، ففهم الصحابة من فعله نسخ الحكم السابق
  - حكم تأخير البيان عن وقت الحاجة: اتفق العلماء على أنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة

حكم تأخير البيان عن وقت الخطاب إلى وقت الحاجة: يجوز، وهو قول أكثر المالكية والشافعية والحنابلة

#### المؤول، هو:

- لغة: المرجوع به، لأنه اسم مفعول من التأويل، وآل يؤول: رجع
  - اصطلاحًا، هو: اللفظ المحمول على الاحتمال المرجوح بدليل

والتأويل هو: حمل اللفظ على الاحتمال المرجوح بدليل

أقسام التأويل:

تأويل صحيح: إذا كان دليل التأويل قويا يقتضي ذلك

مثل: تخصيص العام بدليل خاص، كتخصيص قوله تعالى: (وأحل الله البيسع وحسرم العام بدليل خاص، كتخصيص قوله تعالى: (وأحل الله البيسع وحسرم الول: وهو الكلام المسموع، والربا) البقرة ٢٠٠٠ ، بالأحاديث الدالة على تحريم النجش، فتكون الآيسة مسصروفة عسن عسن عمومها الذي كان متبادرا إلى الذهن من اللفظ، والصارف لها الأدلة التي تنهى عسن اللخش بيع النجش

تأويل فاسد: إذا كان دليل التأويل ضعيفا

مثل: تأويل حديث: "أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل" أحداً الوداود الرمسذي، تأويل المرأة بالصغيرة أو الأمة

شروط التأويل الصحيح:

- ٣ أن يكون اللفظ محتملا لغة أو عرفا أو شرعا، للمعنى الذي يراد صرفه إليه
  - ٤ أن يقوم على التأويل دليل صحيح:
- إما من السياق الذي جاء فيه اللفظ، مثل: رأيت أسدا متقلدا سيفا
- أو من دليل آخر منفصل، مثل: تخصيص العام أو تقييد المطلق بأدلة منفصلة

#### (١) أصول الفقه للسلمي: ٤٠٦

# طرق دلالة النص عند الأحناف(١)

عبار ته إشارته

معنى عبسارة السنص: صسيغته المكونة من مفرداته وجمله

المراد بما يفهم من عبارة النص: المعنى الذي يتبادر فهمه من صيغته، ويكون هو المقصود من

- يطلق عليه: المعنسي الحرفسي
- تعريف دلالة العبارة: هي دلالة الصيغة على المعنى المتبادر فهمه منها، المقصود من سياقها سواء أكان مقصودا أصالة أو تبعا

أمثلة: يقول تعالى: (وأحل الله البيع وحرم الربا) البقرة ٢٧٥

المقصود أصالة من النص: البيع ليس مثل الربا

المقصود تبعاً من النص: حل البيع وحرمة الربا

حكمها: يجب العمل بما يفهم منها

عبارة النص على ما سواها

حكمها عند التعارض: ترجح

حكمها عند التعارض: ١- يرجح عبارة على إشارته

تعريف إشارة النص: هي دلالة النص على معنى لازم لما يفهم من عبارته غير مقصود من سياقه، يحتاج فهمه إلى تأمل وأناة المراد فيما يفهم من إشارة النص: المعنى الذي لا يتبادر فهمه من الفاظه ولا يقصد من سياقه، ولكنه

ألفاظه مثل: قوله تعالى: (وعلى المولود لسه رزقهن.)البقرة ٢٢٢، الأب لا يشاركه فى وجوب النفقة عليه لولده، لأن ولده له لا لغيره، لأن فى ألفاظ النص نسبة المولود لأبيه بحسرف السلام السذي يفيسد الاختصباص

معنى لازم للمعنى المتبادر من

حكمها: يجب العمل بما يفهم منها

٢- وترجح الإشارة على الدلالة

المراد بما يفهم من دلالة النص: المعنى الذي يفهم من روحه و معقوله، فإذا كان النص تدل عبارته على حكم في واقعة لعلة بني عليها هذا الحكم، ووجدت واقعة أخرى:

- تساوي هذه الواقعة في علة الحكم

- أو هي أولي منها

وهذه المساواة أو الأولوية تتبادر إلى الفهم بمجرد فهم اللغة، من غير حاجة إلى اجتهاد أو قياس، فإنه يفهم لغة أن النص يتناول الواقعتين، وأن حكمه الثابت لمنطوقه يثبت لمفهومه الموافق له في العلة، سواء كان مساوياً أم أولى

مثال: يقول تعالى: (فلا تقل لهما أف و لا تنهر هما) الإسراء: ٢٠

- عبارة النص تدل على: نهي الولد أن يقول لوالديه: أف، وعلة النهى: ما في هذا القول من إيذاء
- هناك ما هو أشد من قول "أف" في الإيذاء والإيلام مثل: الضرب والشتم، فيتبادر إلى الذهن أنها يتناولها النهى وتكون محرمة بالنص الذي حرم التأفف
  - فهذا المفهوم الموافق المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق الفرق بين دلالة النص والقياس:
- أن مساواة المفهوم الموافق لمنطوق النص تفهم بمجرد فهم اللغة إ من غير توقف على اجتهاد واستنباط
- اما مساواة المقيس للمقيس عليه فلا تفهم بمجرد فهم اللغة، بل لا بد من اجتهاد في استنباط العلة في حكم المقيس عليه وفي معرفة تحققها في المقيس

حكمها: يجب العمل بما يفهم منها

حكمها عند التعارض: تُرجَّح العبارة والإشارة على الدلالة

المراد بما يفهم من اقتضاء النص: أي المعنى الذي لا يستقيم الكلام إلا بتقديره، فصيغة النص ليس فيها لفـظ يــدل عليــه، ولكـن صــحتها واســـتقامة معناهـــا تقتـــضيه، أو صدقها ومطابقتها للواقع تقتضيه

مثل: قوله ﷺ "رفع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه"، فظاهر هنذه العبارة يندل على رفع الفعل إذا وقع خطأ أو نسیانا أو مكرها، وهذا معنى غير مطابق للواقع، لأن الفعل إذا وقع لا يرفع، فصحة معنى هذه العبارة تقتضى تقدير ما تصح بــه، وهـو هنا: "رفع عن أمتى إثم الخطأ"، فالإثم محذوف اقتضت صحة معنى النص تقديره، فيعتبر من مدلولات النص اقتىضاء، ومن الأمثلة قوله تعالى: (حرمت عليكم أمهساتكم) النساء ٢٠، بمعنسى: حسرم زواجهن

(١) علم أصول الفقه لخلاف: ١٤٠ فما فوق

## النص الواضح الدلالة ومراتبه، وغير الواضح الدلالة ومراتبه''

أساس التفريق بين الواضح وغيره هو: دلالة النص بنفسه على المراد منه من غير توقف على أمر خارجي، فما فهم المراد منه بنفس صيغته من غير توقف على أمر خارجي فهو الواضح الدلالة، وإلا فهو غير الواضح

النص الواضح

تعريفه: نص يدل بنفسه على المراد منه من غير توقف على أمر خارجي

أساس التفاوت في مراتب الوضوح: احتمال التأويل وعدم احتماله

#### مراتبه:

- ا. ظاهر: يدل على المراد منه بنفس صيغته من غير توقف فهم المراد منه على أمرر
   خارجي، ولم يكن المراد منه هو المقصود أصالة من السياق، ويحتمل التأويل
  - ٢. نص: يدل بنفس صيغته على المعنى المقصود أصالة من سياقه ويحتمل التأويل
  - ٣. مفسر: يدل بنفسه على معناه المفصل تفصيلاً لا يبقى معه احتمال للتأويل
- ٤. محكم: يدل على معناه الذي لا يقبل إبطالاً ولا تبديلاً بنفسه دلالة واضحة لا يبقى
   معها احتمال للتأويل

تعريفه: لا يدل على المراد منه بنفس صيغته، بل يتوقف فهم المراد منه على أمر خارجي

أساس التفاوت في مراتب خفائه: القدرة على إزالة الخفاء وعدمها

#### ر اتبه:

- دفي: يدل على معناه دلالة ظاهرة ولكن في انطباق معناه على بعض الأفراد نوع غموض وخفاء،
   تحتاج إزالته إلى نظر وتأمل، فيعتبر اللفظ بالنسبة إلى هذا البعض خفياً
- ٢. مشكل: هو اللفظ الذي لا يدل بصيغته على المراد منه، بل لا بد من قرينة خارجية تبين ما يسراد
   منه وهذه القرينة في متناول البحث
- ٣. مجمل: هو اللفظ الذي لا يدل بصيغته على المراد منه، ولا توجد قرائن لفظية أو حالية تبينه،
   فسبب الخفاء فيه لفظي لا عارض
- ٤. متشابه: هو اللفظ الذي لا تدل صيغته بنفسها على المراد منه، ولا توجد قرائن خارجية تبينه
   واستأثر الشارع بعلمه فلم يفسره

# في الواضح الدلالة من النصوص، ومراتبه $^{(1)}$

النص واضح الدلالة هو: ما دل على المراد منه بنفس صيغته من غير توقف على أمر خارجي:

- فإن كان يحتمل التأويل والمراد منه ليس هو المقصود أصالة من سياقه سمي: الظاهر
  - ٢. وإن كان يحتمل التأويل والمراد منه هو المقصود أصالة من سياقه سمى: النص
    - ٣. وإن كان لا يحتمل التأويل ويقبل حكمه النسخ سمي: المفسر
    - ٤. وإن كان لا يحتمل التأويل ولا يقبل حكمه النسخ سمى: المحكم

وكل نص واضح الدلالة يجب العمل بما هو واضح الدلالة عليه، ولا يصح تأويل ما يحتمل التأويل منه إلا بدليل

ويحتمل التأويل

نسص على نفى المماثلة ببين البيع

اللفظ، ومقصود أصالة من سياقه

'- يجب العمل بما هو نص عليه

حكمه: نفس حكم الظاهر:

٢- يحتمل التأويل

٣- يقبل النسخ

المحكم المفسر

تعریفه: هو ما دل على المراد منه بنفس صيغته، من غير توقف فهم المراد منه على امر خارجي، ولم يكن المر اد منه هو المقصود أصالة من السياق، ويحتمل التأويل

مثاله: قوله تعالى: (وأحل الله البيع وحرم الربا) البقرة ٢٧٥ ظاهر في إحلال كل بيع وتحريم كل ربا، لأن هذا معنى يتبادر فهمه من لفظي "أحل وحرم" من غير حاجة إلى | قرينة، وهو غير مقصود أصالة من سياق الآية، لأنها سيقت أصالة لنفي المماثلة بين البيع والربا، وليس لبيان حكميهما

٢- يحتمل التأويل

١- يجب العمل بما ظهر منه ما لم يقم دليل يقتضى العمل بغير ظاهره

٣- يقبل النسخ

تعريفه: هو ما دل بنفس صيغته على التعريفه: ما دل بنفسه على معناه المعنى المقصود أصالة من سياقه، | المفصل تفصيلا لا يبقى معه احتمال

- إما بكون الصيغة دالة بنفسها دلالة واضحة على معنى مفصل
- أو تكون وردت مجملة والحقت من الشارع بما يفسرها

- مثاله: قوله تعالى: (وأحل الله البيع مثاله: وحرم الربا) البقرة: ٢٧٥ - قولسه تعالى: (فاجلسدو هم ثمانين جلدة) النور: عن فإن العدد المعين لا والربا، لأنه معنى متبادر فهمه من اليحتمل زيادة ولا نقصا
- ألفاظ الصلاة والزكاة وغيرها مما ورد في القرآن وفسرته السنة

- ١- يجب العمل به
- ٢- لا يحتمل أن يصرف عن ظاهره

٣- يقبل حكمه النسخ

مثاله: النصوص التي تدل على أحكام تعتبر من قواعد الدين كعبادة الله وحده و الإيمان برسله، أو من أمهات الفضائل كبر الوالدين، أو حكم فرعى جزئى، ولكن دل الشارع على تأبيد تشريعه كقوله على:" الجهاد ماض إلى يوم القيامة"

تعريفه: ما دل على معناه الذي لا يقبل

إبطالاً ولا تبديلاً بنفسه، دلالة واضحة

لا يبقى معها احتمال للتأويل

- ١- يجب العمل به قطعاً
- ٢- لا يحتمل صرفه عن ظاهره
  - ٣- لا يقبل حكمه النسخ

# $^{ m U}$ فى غير الواضح الدلالة من النصوص ومراتبه

تعريفه: ما لا يدل على المراد منه بنفس صيغته، بل يتوقف فهم المراد منه على أمر خارجي:

في متناول البحث

- الخفى: ما يُزال خفاؤه بالبحث والاجتهاد
- ٢. والمشكل: ما يز ال خفاؤه بالبحث و الاجتهاد كذلك
- ٣. والمجمل: ما لا يزال خفاؤه إلا بالاستفسار من الشارع نفسه
  - ٤. والمتشابه: ما لا سبيل إلى إز اله خفائه أصلا



تعريفه، هو: اللفظ الذي يدل على معناه دلالة | ظاهرة، ولكن في انطباق معناه على بعض الأفراد نوع غموض وخفاء، تحتاج إزالته إلى نظر وتأمل، فيعتبر اللفظ خفيا بالنسبة إلى هذا البعض

١- الفرد فيه صفة زائدة على سائر الأفراد

منشأ الغموض: عوامل خارجية

٢- الفرد فيه صفة ناقصة عن سائر الأفراد

٣- الفرد له اسم خاص

منشأ الإشكال: من نفس اللفظ: - النص فيه لفظ مشترك موضوع لغة لأكثر من معنى واحد مثل: لفظ القرء، فهو لغة يستعمل للطهر والحيض - مقابلة النصوص مع ببعض، فكل نص على حده، ظاهر الدلالة على معناه و لا إشكال في دلالته، لكن الإشكال في التوفيق بين النصوص مثل: (ما أصابك من سيئة فمن نفسك)النساء: ٧٩ (قبل كيل من عنيد

> فهل ينطبق الاسم على: الطرارسا والنباش طريق إزالة الخفاء: بحث المجتهد وتأمله

مثل: لفظ السارق معناه ظاهر وهو: آخذ ا

المال المتقوم المملوك للغير خفية من حرز

طريق إزالة الإشكال: الاجتهاد بالقرائن والأدلة أو التأويل عند التعارض

تعريفه، هو: اللفظ الذي لا تدل صيغته تعريفه، هو: اللفظ الذي لا يدل بصيغته التعريفه، هو: اللفظ الذي لا يدل بصيغته على ا بنفسها على المراد منه، ولا توجد على المراد منه، بل لا بد من قرينة | المراد منه، ولا توجد قرائن لفظية أو حالية | قرائن خارجية تبينه، واستأثر الشارع خارجية تبين ما يراد منه، وهذه القرينة التبينه، فسبب الخفاء فيه لفظي لا عارض

منشأ الإجمال:

١- كون اللفظ من المشترك الذي لا تحف به قربنة تعبن أحد معانيه

٢- إر ادة الشارع من اللفظ معنى خاصبا غير معناه اللغوي

٣- غرابة اللفظ وغموض المراد منه

بعلمه فلم يبينه

" لا يوجد في النصوص التشريعية| منه شيء

\* إنما يوجد في مواضع أخرى مثل: ١- الحروف المقطعة ٢- آيات الصفات

طريق إزالة الإجمال: بيان الشارع وتفسيره:

- إن كان بيانا كافياً صار اللفظ مفسراً

- وإن كان غير كاف صار اللفظ مشكلاً يزول إشكاله بالاجتهاد

مفهوم المخالفة عند الحنفية(١) مفهوم الغاية مفهوم الوصف مفهوم الشرط مفهوم العدد مفهوم اللقب المقصود به: يقصد به ما هو أعـــم مـــن | المقصود به: ما يفهم من مد الحكم| المقصود به: تقييد الحكم التعريفه: تقييد الحكم الشرعي بعدد

إلى غاية بإحدى أدوات الغاية النعت عند النحاة، فيشمل النعت والحال وهي: إلى، حتى، اللام والجار والمجرور والظرف والتمييز مثاله: "فإن طلقها من بعد فلا تحل مثاله: قال تعالى: "وحلائل أبنائكم الذين له من بعد حميتي تسنكح زوجما من أصلابكم االنساء:٢٣

> منطوق النص: حرمة الزواج من حلائـــل أبنائكم الصلبيين

مفهوم الوصف المخالف للسنص: حـــل مفهوم الغاية المخالف للنص: حـــل الزواج من حلائل الأبناء الذين ليسوا من الصلب، مثل: ابن الابن غيره وطلقها الثابي

الشرعي بشرط مثاله: "وإن كن أولات حمل

جلدة

- فلا تجلدوهم سبعين جلدة

- ولا تجلدوهم تسعين جلدة

فأنفقوا عليهن االطلاق:٦

منطوق النص: وجوب النفقة على المطلقة الحامل مدة حملها مفهسوم المشرط المخمالف للنص: إن لم تكن المطلقة حاملا فلا نفقة لها

تعريفه: ما يفهم من تخصيص الاسم المجرد مثاله: "فاجلدوهم ثمانين جلدة" بالحكم من نفي الحكم عما عداه منطوق النص: جلد القاذف ثمانين مثاله: "محمد رسول الله" منطوق النص: محمد رسول الله مفهوم العدد المخسالف للسنص: لا أأ مفهوم اللقب المخالف للنص: غير محمد

تجلدوهم أقل ولا أكثر من ثمانين اليس برسول الله حكمه: اتفق على عدم الاحتجاج به

أولا، حكم مفهوم الوصف والغاية والشرط والعدد عند الحنفية والجمهور:

- 1. في غير النصوص الشرعية اتفق على الاحتجاج به
- ٢. في النصوص الشرعية اختلف العلماء في الاحتجاج به:
- الجمهور: النص الشرعي الدال على حكم في واقعة، إذا قيد بوصف أو شُرِط بشرط، أو حدد بغاية أو عدد يكون:

منطوق النص: لا تحل المطلقة ثلاثا

المطلقة ثلاثا لمطلقها، إذا تزوجيت

حتى تنكح زوجا غير مطلقها

- ١. منطوق النص: حجة على ثبوت حكمه في الواقعة التي وردت فيه بالوصف أو الشرط أو الغاية أو العدد الذي ذكر فيه
- ٢. مفهوم المخالفة للنص: حجة على ثبوت نقيض حكمه في الواقعة التي وردت فيه، إذا كانت على خلاف الوصف أو السشرط أو الغايسة أو العدد الذي ذكر فيه
- الحنفية: النص الشرعي الدال على حكم في واقعة إذا قيد بوصف أو شرط بشرط أو حدد بغاية أو عدد، لا يكون حجة إلا علمي حكمـــه في واقعته التي ذكر فيه بالوصف أو الشرط أو الغاية أو العدد
  - ثانيا، حكم مفهوم اللقب: بالاتفاق لا يعتبر حجة، عند الحنفية والجمهور

(١) أصول الفقه لخلاف: ١٥٣، أصول الفقه للسلمي: ٣٧٨

دلالة ألفاظ القرآن والسنة على الأحكام الشرعية (١)

دلالة المعقول، وهو القياس دلالة المنطوق دلالة المفهوم

المقصود بها: أن يدل اللفظ على الحكم بصيغته و منطوقه، وهذه الدلالة نوعان:

منطوق صریح، وهو قسمان:

أ. مطابقة

ب. تضمن

منطوق غير صريح، وهو ثلاثة أقسام:

اقتضاء ، وهي: دلالة اللفظ على معنى مسكوت عنه، يجب تقديره:

- لصدق الكلام ومطابقته للواقع
  - أو صحته شرعا
  - أو صحته عقلا

ب. إيماء: أي أن يقترن مقصود المتكلم فيه، بوصف يومئ إلى أنه علة للحكم، كـاقتران الأمر بإعتاق رقبة بالوقاع، فإنه يدل على أن الوقاع علة الإعتاق

ج. إشارة: وهي غير المقصود للمتكلم، كدلالة قوله تعالى ( وحملسه وفسصاله ثلاثسون شهرا)الاحقاف:١٥ ، وقوله تعالى: (وفصاله في عامين)لفنان:١٤ ، على أن أقل مسدة الحمسل ستة أشهر، وإن لم يكن ذلك مقصود من اللفظ

أنواع الأدلة المنطوقة:

١ - من حيث الوضوح: النص، والظاهر والمؤول، والمجمل والمبين

٢ - من حيث الأمر والنهي

٣ - من حيث العموم والخصوص: العام والخاص

٤ - من حيث الإطلاق والتقييد: المطلق والمقيد

المقصود بها: أي أن يدل اللفظ على

مفهوم موافقة، وهو قسمان:

أ. مفهوم أولى

ب. مفهوم مساوي

مفهوم مخالفة، وهو أقسام:

أ. مفهوم صفة

ب. مفهوم شرط

هـ.مفهوم تخصيص

و. مفهوم لقب

المقصود بما: دلالة اللفظ على الحكم بمعقوله، وهو ما يعــرف في أصول الفقه بالقياس، وقد اختلفت مناهج الأصوليين في تبويبه، أو في موقع بحثه في مباحث أصول الفقه، ولهم في ذلك طريقتان:

 جمهور الأصوليين رأوا أن للقياس من المقومات ما يجعله دليلا مستقلا، وبحثوه كدليل رابع من الأدلة المتفق عليها وهي:

1 - الكتاب

٢ - السنة

٣ - الإجماع

٤ - القياس مبحثا قائما بذاته ضمن

١. بعض الأصوليين: اعتبروه ضمن مباحث دلالة الألفاظ، حيث قسموا الدلالة ثلاثة أقسام:

١ - دلالة منطوق

٢ - دلالة مفهوم

٣ - دلالة معقول وهي القياس

ولعل من يطلع على المستصفى للغزالي وروضة الناظر لابن قدامة، يلاحظ ألهما لم يعتبرا القياس من الأدلة الشرعية المستقلة

ملاحظة: هذا الكتاب اعتمد منهج الجمهور، فبحث القياس ضمن الأدلة المتفق عليه، لكنه في نفس الوقت أشار للمنهج الثاني، كما يتضح من هذا التقسيم

الحكم بمفهومه، وهذه الدلالة قسمان:

ج. مفهوم عدد

د. مفهوم غاية

المقصود بها: أن يدل اللفظ على الحكم بصيغته و منطوقه، وهذه الدلالة نوعان:

دلالة منطوق صريح

#### والمنطوق الصريح قسمان:

- مطابقة، وهي: دلالة اللفظ على تمام المعنى الذي وضع له، مثل:
   ١. دلالة لفظ الأسد على الحيوان المفترس ذي اللبد والأظفار
  - ٢. دلالة لفظ الإنسان على الحيوان الناطق

سبب تسميتها دلالة مطابقة: لتطابق اللفظ والمعنى، أي: مساواتهما

- تضمن، وهي: دلالة اللفظ على جزء معناه الموضوع له مثل:
  - ١. دلالة لفظ الإنسان على الناطق فقط
  - ٢. دلالة لفظ الإنسان على الجسم فقط
    - ٣. دلالة لفظ البيت على السقف
- سبب تسميتها دلالة تضمن: لأن اللفظ دل على ما في ضمن المسمى

والمنطوق غير الصريح، وهو دلالة اللفظ على الحكم بطريق الالتزام، أي أن اللفظ لم يوضع لذلك الحكم أصالة، بل لزم مما وضـــع له، وهو ثلاثة أقسام:

- د. دلالة اقتضاء النص،وهي:دلالة اللفظ على معنى مسكوت عنه، يجب تقديره، والتقدير ضروري لأحد ثلاثة أسباب:
- لصدق الكلام ومطابقته للواقع، مثل: قوله هي "لا وصية لوارث" فالتقدير: لا وصية صحيحة لسوارث، وذلك لأن
   الناس قد يوصون في الواقع، وبالتالي فالمنفى هو: صحتها
- أو لصحته شرعا، مثل: قوله تعالى: (فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر) البقرة ١٨٤٠، فهنسا محسلوف يجسب تقديره حتى يصح الكلام شرعا، وهو عبارة: (فأفطر)، لأنه اتفق على أن من كان مريضا ولم يفطر، فلا قضاء عليسه، ولسو لم تقدر العبارة السابقة لوجب القضاء على المريض حتى لو صام.
  - أو صحته عقلا، مثل: قوله تعالى: (وسئل القرية)ب<sup>وسف ٨٢</sup>، فالعقل يقتضي بأن القرية لا تسأل، فلا بد من تقدير: (أهل القرية)
- ه. دلالة إيماء النص، وهو: دلالة اللفظ على معنى لازم مقصود للمتكلم، لا يتوقف عليه صدق الكلم ولا صلحته عقله أو شرعا، في حين أن الحكم المقترن بوصف لو لم يكن للتعليل لكان اقترانه غير مقبول، فذكر الحكم مقرونا بوصف مناسب يفهم منه أن على ذلك الحكم هو ذلك الوصف، مثل: قوله تعالى: (والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما) المتدة مهدا يسدل على أن العلة السرقة، لأن الله رتب حكم القطع بالفاء على وصف مناسب وهو السرقة، وهذا يومئ إلى العلة وينبه عليها، ولذا سماه بعضهم: الإيماء أو التنبيه إلى العلة

فهذا الحكم غير مقصود من لفظ الآيتين، بل المقصود من الآية الأولى هو: بيان حق الوالدة، لمـــا تقاســـيه في الحمـــل والفـــصال، والمقصود من الآية الثانية هو: بيان أكثر مدة الفصال، ولكن لزم منهما أن أقل مدة الحمل ستة أشهر، وهذه دلالة إشارة

# دلالة المفهوم(١)

تعريفه: هو المعنى المستفاد من اللفظ لا من حيث النطق به، كحرمة الضرب المستفادة من قوله تعالى: (ولا تقل لهما أف)، وهو نوعان:

مفهوم موافقة مخالفة

تعريفه، هو: دلالة اللفظ على ثبوت حكم للمسكوت عنه مخالف للحكم الذي دل عليه المنطوق مثل: قوله الله العنم الزكاة"

- دل بمنطوقه على أن: الغنم السائمة فيها زكاة
- ودل بمفهوم المخالفة على أن: الغنم المعلوفة لا زكاة فيها

أقسامه: مفهوم المخالفة ستة أقسام هي:

- ١ مفهوم الغاية، وهو: مد الحكم إلى غاية بصيغة: إلى أو حتى، ومثاله، قوله تعالى: (حستى تسنكح زوجسا غيره) الفرة ٢٣٠
  - مفهوم الشرط، ومثاله، قوله تعالى: (وإن كن أولات حمل فأنفقوا عليهن) الطلاقة.
- ٣ مفهوم التقسيم، وهو ما يفهم من تقسيم المحكوم عليه قسمين فأكثر، وتخصيص كل منهما بحكه، ومثاله: قوله الثيب أحق بنفسها، والبكر تستأذن المسلم، فمنطوقه واضح، ومفهومه أن كل قسسم يحكمه، ولا يشارك الآخر في حكمه، فالثيب أحق بنفسها، فتكون البكر ليست أحق بنفسها من وليها، والبكر تستأذن، يدل على أن الثيب لا تستأذن، لأن الإذن منها لا يكفي بل لا بد من التصريح وليها، والبكر تستأذن، يدل على أن الثيب لا تستأذن، لأن الإذن منها لا يكفي بل لا بد من التصريح من المعرب المسلم ا
- ع مفهوم الصفة، أي أن يخص بعض الأوصاف التي تطرأ وتزول بالحكم، ومثاله، قوله ها "الثيب أحسق بنفسها من وليها"
  - مفهوم عدد، أي أن يخص نوعا من العدد بحكم، ومثاله: قوله ﷺ "لا تحرم المصة ولا المصتان" مسلم
- مفهوم اللقب، أي أن يخص اسما بحكم فيدل على أن ما عداه بخلافه، وهذا لا يعمل به الجمهور، مشل.
   حديث الربا في الأعيان الستة، فلو عمل بمفهوم اللقب، لما جرى الربا في غيرها

تعريفه: هو ما يوافق حكم المنطوق به، وهو قسمان:

أ. مفهوم أولى وهو: ما كان المفهوم أولى بالحكم من المنطوق به، أي أن المناسبة بين المسكوت عنه وبين الحكم أقوى منها بين المنطوق وبين هيذا الحكم، فيكسون المسكوت أولى منه بالحكم، مثل: قوله تعالى (فلا تقل لهما أف) الإسراء: ٢٠ فالمنطوق به هو: تحريم مجرد التأفف

والمفهوم من باب أولى: تحريم ضرب الوالدين

فمن باب أولى أن يحرم ما هو أشد من التأفف، مما لم ينطق به الشارع

ب. مفهوم مساوي وهو: ما كان المفهوم مساويا للحكم المنطوق به مثل: قوله تعسالى: (إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلما إنما يأكلون في بطولهم نارا)الساء:١٠

فالمنطوق به هو: تحريم أكل مال اليتيم

والمفهوم منه المساوي: تحريم إحراق مال اليتيم، لأنه مساو لأكله بجامع إتلاف المال

معنى رفع الحكم: إزالة الحكم ، من واجب

معنى الخطاب المتقدم: أي الخطاب

معنى بخطاب متراخ عنه: أي أن النسخ

يكون بخطاب شرعي أخر إياتي بعد

الخطاب المتقدم، ويكون بين الخطابين:

المتقدم واللاحق مدة، فالخطاب الثاني

متراخ وليس متصلا بالخطاب المتقدم

ومندوب ومباح ومكروه وحرام

الشرعي الذي شرع الحكم المنسوخ

# النسخ: تعريفه وأدلته وشروطه(۱)

تعريفه: - لغة: الرفع والإزالة، اصطلاحا: رفع الحكم الثابتِ بخطابٍ متقدم، بخطابٍ متراخ عنه

شرح التعريف أدلة النسخ (۲)

- القرآن: قال تعالى: (ما ننسخ من آية أو ننسها تأت بخير منها أو مثلها) البقرة ٢٠١، وقال تعالى: (وإذا بدلنا آية مكان آية) النطن ١٠١

- وقوع النسخ في الإسلام وثبت ذلك بأدلة من الكتاب والسنة منها:

- قول عائشة رضي الله عنها: "كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن، ثم نسخن بخمس معلومات المسلم

- وجوب التوجه لبيت المقدس، نسخ بوجوب استقبال الكعبة، بقوله تعالى: (فول وجهك شطر المسجد الحرام) البقرة: ١٤٤ ، وقال تعالى: (سيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم التي كانوا على المدنة ١٢٢٠

- نسخ صوم يوم عاشوراء بصوم رمضان

- تجد في ثنايا مبحث النسخ أمثلة أخرى لم تكتب هنا خشية التكرار الإجماع: أجمعت الأمة على أن شريعة الإسلام نسخت ما قبلها من شرائع الأنبياء، وقد زوج آدم بناته من بنيه، وجمع يعقوب عليه السلام بين الأختين، وهذا محرم في الإسلام، وفي شرائع الأنبياء من بعدهم

- لا خلاف بين العلماء في وقوع النسخ في أحكام شريعة الإسلام، وما يذكر من خلاف في ذلك لا يعتد به

الدليل العقلي: لا يمنع أن يكون الشيء مصلحة في زمان دون زمان، كالطبيب الذي يصف للمريض دواء في مرحلة من علاجه، ثم يزيد كمية هذا الدواء أن ينقصها أو يستبدل الدواء بآخر، لعلمه بأن مصلحة المريض تتحقق بذلك

٢) روضة الناظر: ٧٠

- ۱- تعذر الجمع بين الدليلين، فإن أمكن الجمع، فلا نسخ لإمكان العمل بكل منهما
  - ٢- تأخر الناسخ عن المنسوخ، ويعلم ذلك ب:
- النص، مثل: قوله على "كنت أذنت لكم في الاستمتاع من النساء، وأن الله قد حرم ذلك إلى يوم القيامة المسلم واحمد
- خبر صحابي، مثل: قول عائشة رضي الله عنها: "كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن، ثم نسخن بخمس معلومات "مسلم
- التاريخ، مثان: قوله تعالى: (الآن خفف الله عنكم،..الآية) الأنفال: ٦٦ فكلمة "الآن" تدل على تأخر هذا
- فإن لم يتأخر الناسخ عن المنسوخ، واقترن الأمران، كالشرط أو الغاية أو الاستثناء، فهو تخصيص لا نسخ
- 7- أن يكون ثبوت الحكم المنسوخ بخطاب متقدم، فإن كان ثابتا بدليل العقل كأن يتعارف الناس على شيء فيفعلونه ويُقرُوا عليه، ثم رفع، كاستباحتهم الخمر أول الإسلام عادة، ثم رفع ذلك، فهذا ليس نسخا، بل ابتداء شرع
- 3- أن يكون الناسخ خطابا شرعيا، فإن ارتفع الحكم بموت المكلف وجنونه، فهو سقوط التكليف جملة، وليس بنسخ هناك شروط مختلف فيها هي:
  - ١- أن يكون الناسخ أقوى من المنسوخ أو مثله
- ٢- أن يدخل وقت الفعل المراد نسخه، ويُتَمَكَّن من امتثاله
  - ٣- كون النسخ ببدل مساو أو مما هو أخف منه
    - ٤- كون الناسخ والمنسوخ نصين قاطعين

## النسخ: ما يمتنع نسخه، وما يعرف به، وحكمه

ما يمتنع نسخه (۱)

1- الأخبار، لأن النسخ محله الحكم، ولأن نسخ أحد الخبرين، يستلزم أن يكون أحدهما كذبا، والكذب مستحيل في أخبار الله ورسوله ٢- الأحكام المتعلقة بالعقائد كالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر، لأنها حقائق ثابته لا تقبل التغيير والتبديل ٣- الأحكام التي تكون مصلحة في كل زمان ومكان، ولا تحتمل عدم المشروعية، مثل: مكارم الأخلاق مثل بر الوالدين والصدق والعفاف والكرم والشجاعة الخ.

١٠ الأحكام التي لا يمكن أن تكون مشروعة، مثل كل ما هو قبيح في كل زمان ومكان، كالشرك والكفر ومساوئ الأخلاق، من كذب وبخل وجبن وفجور وغيرها، لأن الشرائع كلها لمصالح العباد ودفع المفاسد عنهم

لا يعرف النسخ بدليل العقل و لا بقياس، بل بمجرد النقل وذلك من طرق، هي: ١- من خلال اللفظ:

- كقوله ﷺ: "كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها المسلم

- وقوله : "كنت رخصت لكم في جلود الميتة فلا تنتفعوا من الميتة بجلد و لا عصب الطّبراني في الأوسط،

- وقوله ﷺ: "كنت نهيتكم عن ادخار لحوم الأضاحي، فكلوا وادخروا" مسلم ٢- بذكر الراوي تاريخ سماعه فيقول: سمعت عام الفتح ويكون المنسوخ معلوماً قدمه، مثل: حديث شداد بن أوس أن النبي ﷺ: قال "أفطر الحاجم والمحجوم" بخاري، ابن ماجة، احمد وجاء في بعض طرقه: أن ذلك كان زمن الفتح ٨٠-، فهذا منسوخ بحديث ابن عباس: أن النبي ﷺ: "احتجم وهو صائم"، وابن عباس صحبه ﷺ: في حجة الوداع ١٠٠٠

٣- أن تجمع الأمة على أن هذا الحكم منسوخ وأن ناسخه متأخر، ومثاله: نسخ
 رمضان لصيام عاشوراء، ونسخ الزكاة لسائر الحقوق في المال

3- أن ينقل الراوي الناسخ والمنسوخ فيقول: "رخص لنا في المتعة فمكثنا ثلاثا ثم نهانا عنها"،وحديث على قال: "أمرنا النبي الله الجنازة ثم قعد السلم، ترمذي، مالك، بيهة ٥- أن يكون راوي أحد الخبرين أسلم في آخر حياة النبي الهوالا والآخر لم يصحب النبي الا في أول الإسلام، ومثاله: حديث طلق بن على: أن النبي الهوالا سئل عن الوضوء من مس الذكر، فقال: "هل هو إلا بضعة منك البودارد، ترمذي، نسائي، ان ماجة، احد، المحاوي، فأفاد الحديث: عدم وجوب الوضوء من مس الذكر، وهذا منسوخ بحديث أبي هريرة: مرفوعا: "ومن أفضى بيده إلى ذكره ليس دونه ستر فقد وجب عليه الوضوء "بهتي، شافعي، احدد، حاكم

۱ - مراعاة مصالح العباد، بتشريع ما هو أنفع لهم في دينهم، ومن المعلوم أن الناس كانوا في جاهلية تعمها الفوضى بلا حدود، مما يستدعي التدرج في تربيتهم، حتى تتهيأ نفوسهم لتقبل الحكم النهائي

حکمته(۲)

٢- التطور في التشريع حتى يبلغ الكمال
 ٣- اختبار المكلفين باستعدادهم لقبول التحول
 من حكم لآخر، ورضاهم بذلك

٤- اختبار المكلفين بقيامهم بوظيفة الشكر إذا
 كان النسخ إلى أثقل

# علاقة النسخ بالتخصيص(١)

أوجه الافتراق بينهما

وجه الاتفاق بينهما

كلاهما يوجب اختصاص بعض متناول اللفظ، أي إخراج بعض ما تناوله اللفظ لغة، فكلاهما فيه قصر للحكم على بعض مشتملاته، لكن:

- ١. التخصيص قصر للحكم على بعض أفراده.
- ٢. والنسخ قصر للحكم على بعض الأزمان.
- ١- التخصيص بيان أن المخصوص غير مراد باللفظ، وأن المتكلم لم يكن قد أراد بلفظه الدلالة عليه، أما النسخ فإنه يخرج ما أريد باللفظ الدلالة عليه، فالمنسوخ لم يرد التكليف به وإن كان قد أراد بلفظه الدلالة عليه، وباختصار فإن التخصيص يدل على أن المنسوخ كان مرادا
   التخصيص يدل على أن ما خرج عن العموم لم يكن مرادا، والنسخ يدل على أن المنسوخ كان مرادا
  - ٢- النسخ يشترط تراخيه عن المنسوخ، أما التخصيص فالعلاقة بين المخصِّص والمخصَّص العام- كالتالي:
    - اقترانهما معا، وذلك عند التخصيص بالصفة والشرط والاستثناء، وبقية المخصصات المتصلة
      - تقدم المخصئص على المخصبّص
      - تأخر المخصيّص عن المخصيّص
- ٣- النسخ يدخل في الأمر بمأمور واحد، التخصيص لا يدخل على الأمر بمأمور واحد، لأنه لا يكون إلا من متعدد
  - ٤- النسخ لا يكون إلا بخطاب، والتخصيص يجوز بأدلة العقل كالقياس والقرائن، والأدلة النقلية من كتاب وسنة
    - ٥- النسخ يكون في الأحكام، و لا يدخل في الأخبار، والتخصيص يدخل الأحكام والأخبار
- ٦- النسخ لا تبقى معه دلالة اللفظ على ما تحته، فيبطل الدليل المنسوخ عن العمل في مستقبل الأيام كليا،
   والتخصيص تبقى معه دلالة اللفظ على ما تحته، فيبقى حجة فيما بقى بعد التخصيص
- ٧- النسخ في المقطوع به لا يجوز إلا بمثله، أما التخصيص في المقطوع به فيجوز بالمقطوع به، ويجوز بالمظنون
   به كالقياس و خبر الواحد و سائر الأدلة
  - ٨- يجوز نسخ شريعة بشريعة أخرى، ولا يجوز تخصيص شريعة بشريعة أخرى
    - ٩- النسخ يرد على العام والخاص، والتخصيص لا يرد إلا على العام
  - ١- النسخ قد يرفع جميع أفراد العام، وقد يرفع بعض أفراده، أما التخصيص فلا يكون إلا لبعض أفراد العام

# تقسيمات النسخ(١)

# الأول: باعتبار وجوه النسخ في القرآن الكريم

للنسخ باعتبار الناسخ والمنسوخ أقسام هي:

أ- نسخ القرآن الكريم:

١- نسخ القرأن بالقرآن،

٢- نسخ القرآن بالسنة المتواترة،

٣- نسخ القرآن بسنة الأحاد،

اب- نسخ السنة المتواترة:

٤- نسخ السنة المتواترة بالقرآن،

٥- نسخ السنة المتواترة بالمتواترة،

٦- نسخ السنة المتواترة بسنة الآحاد،

ج- نسخ سنة الأحاد:

٧- نسخ سنة الآحاد بالقرآن،

٨- نسخ سنة الآحاد بالسنة المتواترة،

٩- نسخ سنة الأحاد بسنة الأحاد،

اد- نسخ الإجماع:

١٠- نسخ الإجماع،

١١- النسخ بالإجماع،

هـ نسخ القياس:

١٢- نسخ القياس،

١٣- النسخ بالقياس،

و- نسخ التنبيه:

١٤- نسخ التنبيه (مفهوم الموافقة)، حكمه: ينسخ

١٥- النسخ بالتنبيه (مفهوم الموافقة)، حكمه: ينسخ به

١- ما نسخ حكمه وبقى لفظه وتلاوته، مثل:

١- قوله تعالى: (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين) البقرة ١٨٤ ففي البداية كان يجوز للذي يطيق الصيام تركه، وتجب عليه الفدية، ونسخ هذا الحكم بقوله تعالى: (كنب عليكم الصيام) البقرة:١٨٢، وقوله تعالى: (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) البقرة:١٨٥

٢- قوله تعالى: (كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت إن ترك خيرا الوصية للوالدين والأقربينَ بالمعروفيُ حقا على المتقين) البقرة:١٨٠، نسخت هذه الآية بحديث: "إن الله أعطى لكل ذي حق حقه، فلا وصية لوارث" (قيل: الناسخ آية المواريث)

٣- (والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا وصية لأزواجهم متاعا إلى الحول غير إخراج) البقرة ، ٢٤٩، نسخه قوله تعالى: (والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً) البقرة: ٢٢٠

٢- ما نسخ لفظه وبقي حكمه، مثل: حديث ابن عباس أنه سمع عمر بن الخطاب 🚓 وهو على منبر رسول الله ﷺ يخطب ويقول: "إن الله تعالى بعث محمدا بالحق، وأنزل عليه الكتاب، وكان مما أنزل آية الرجم، فقرأناها ووعيناها، ورجم رسول الله ، ورجمنا من بعده، فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل: ما نجد آية الرجم في كتاب الله، فيضلوا بترك فريضمة أنزلها الله في كتابه، فإن الرجم في كتاب الله حق على من زنـا إذا ' أحصن من الرجال والنساء إذا قامت البينة، أو كان حمل أو اعتراف، وأيم الله لولا أن ا يقول الناس زاد في كتاب الله لكتبت في حاشية المصحف: (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله والله عزيز حكيم) البخاري، مسلم، أبو داود، ترمذي، ابن ماجة، ماك، أحمد، فهذه الآية كانت في القرآن، لكنها غير موجودة الآن، فهي منسوخة تلاوة وحكمها باق

٣- ما نسخ حكمه ولفظه، مثل: نسخ التحريم بعشر رضعات، إلى التحريم بخمس رضعات، كما جاء في حديث عائشة أنها قالت: "كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن"، ثم نسخن بخمس معلومات، فتوفي رسول الله على وهن فيما يقرأ من القرآن "مسلم، ترمذي، أبو داود، نسائي، دارمي، مالك، شافعي

١) الروضة لابن قدامة: ٨٦، الأصول لابن عثيمين:٣٦ ، الإتحاف للنملة: ١١/٢٥

الثاني: باعتبار الناسخ والمنسوخ

حكمه: جائز ، وقد وقع فعلا حكمه: الراجح أنه ممتنع شرعا

حكمه: غير جائز شرعا

حكمه: جائز، وليس له مثال

حكمه: جائز شرعا

حكمه: غير جائز شرعا

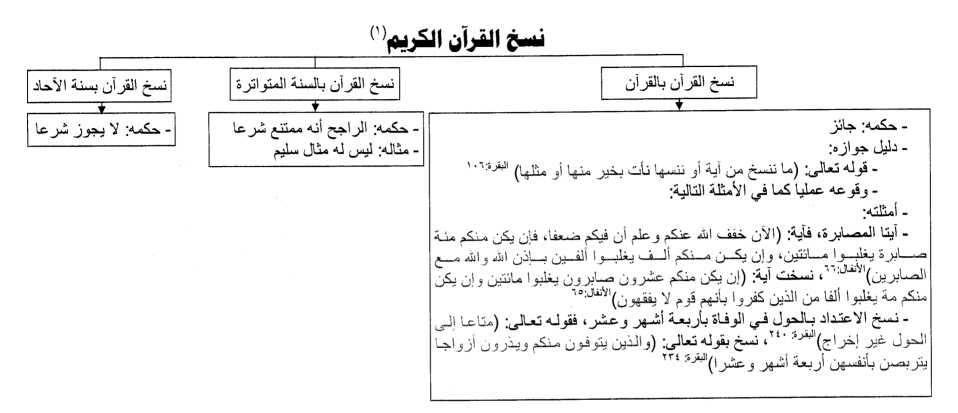
حكمه: جائز، وقد وقع فعلا

حكمه: جائز، وليس له مثال

حكمه: جائز، وقد وقع فعلا

حكمه: الإجماع لا ينسخ حكمه: الإجماع لا ينسخ به

حكمه: المنصوص على علته ينسخ، وإلا فلا حكمه: المنصوص على علته ينسخ به، وإلا فلا



# نسخ السنه(۱)

ا نسخ السنة الآحاد ع

نسخ السنة المتواترة

١- نسخ السنة المتواترة بالسنة المتواترة:

- حكمه: جائز عقلا وشرعا

- مثاله: لا يوجد مثال لذلك

٢- نسخ السنة المتواترة بسنة الآحاد:

- حكمه لا يجوز شرعا

- ١ نسخ سنة الآحاد بالقرآن، وحكمه: جائز
  - أمثلته:
- نسخ استقبال بيت المقدس الثابت بالسنة، باستقبال الكعبة الثابت بقوله تعالى: (فول وجهك شطر المسجد الحرام، وحيثما كنتم فولوا وجوهكم شطره) البقرة: ١٥٠
- نسخ تحريم المباشرة في ليالي رمضان بجواز ذلك، فقد روى البراء في، قال: كان أصحاب محمد إلى إذا كان الرجل فحضر الإفطار فنام قبل أن يفطر لم يأكل ليلته و لا يومه حتى يمسي، وإن قيس الأنصاري كان صائما فلما حضر الإفطار أتى امرأته فقال لها: أعندك طعام؟ قالت: لا، ولكن أنطلق فأطلب لك، وكان يعمل في يومه، فغلبته عيناه، فجاءته امرأته، فلما رأته قالت: خيبة لك، فلما انتصف النهار غشي عليه، فذكر ذلك للنبي ين فنزلت هذه الآية: (أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم) البغرة ١٨٧٠، ففرحوا بها فرحا شديدا، ونزل قوله تعالى: (وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر) البغرة ١٨٧٠
- حديث البراء في صحيح البخاري، أنه لما نزل وجوب صوم رمضان كانوا لا يقربون النساء رمضان كله، وكان رجال يخونون أنفسهم، فأنزل الله: (علم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم) البقرة ١٨٧
- صالح النبي على المن علم الحديبية على أن يرد إليهم من جاءه منهم من المسلمين، وجاء أبو جندل وأبو بصير فردهما (النصة في مسلم المنافقة المنافقة المنافقة على الله المنافقة على أن يرد إليهم من ردها ونسخ ذلك بقوله تعالى: (يا أيها المذين أمنوا إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات) إلى قوله تعالى: (فلا ترجعوهن إلى الكفار) المستعنة:١٠ تفسير الطبري
  - ٢- نسخ سنة الآحاد بالسنة المتواترة، وحكمه: جائز بالاتفاق
  - الدليل: التواتر يوجب العلم ويقطع العذر، والآحاد يوجب الظن، ونسخ الشيء بما هو أعلى منه جانز
    - مثاله: لم يقع، فليس له مثال
    - ٣- نسخ سنة الآحاد بسنة الآحاد، حكمه: جائز بالاتفاق
    - اتحاد الرتبة: فسنة الآحاد كلها في نفس الدرجة من حيث القوة
      - وقوع هذا النوع عمليا، كما يتضح في الأمثلة التالية:

- أمثلته:

- أدلة جو از ه:

- حديث أبي هريرة هم في شارب الخمر مرفوعا: "فإن سكر فاجلدوه، ثم إن سكر فاجلدوه، ثم إن سكر فاجلدوه، فالمدوه، فإن عاد الرابعة فاضربوا عنقه" أبو داود، نساني، ابن ماجة، أحمد، وزاد أحمد: "فأتي رسول الله ي بسكران في الرابعة فخلى سبيله"
  - قوله ﷺ:"كنت نهيتكم عن النبيذ في الأوعية، فاشربوا فيما شئتم ولا تشربوا مسكرا" الحمد

# نسخ الإجماع والقياس ومفهوم الموافقة، والنسخ بها (١)

نسخ الإجماع والنسخ به نسخ القياس والنسخ به

أولا، النسخ بالحكم الثابت بالقياس: ما ثبت بالقياس:

- إن كان منصوصا على علته، فهو يَنْسَخ كالنص
  - إن لم يكن منصوصا على علته، فلا يَنْسَخ ثانيا، نسخ الحكم الثابت بالقياس، بغيره:
- إن كان منصوصا على علته، فهو يُنسَخ كالنص
  - إن لم يكن منصوصا على علته، فلا يُنْسَخ

أولا، نسسخ الإجماع: الإجماع لا يكون منسوخا، لأنه لا يكون إلا بعد انقراض زمن النص، والنسخ لا يكون إلا بنص

ثانيا، النسخ بالإجماع: لا ينسخ بالإجماع، لأن النسخ إنما يكون لنص، والإجماع لا ينعقد على خلافه، لكونه معصوما عن الخطأ، وهذا يفضي إلى إجماعهم على الخطأ

الإجماع لا يُنسخ ولا يُنسخ

مفهوم الموافقة يَنسخ ويُنسخ به

نسخ مفهوم الموافقة، والنسخ به: ينسخ ويُنسخ به

- القياس المنصوص على علته يُنسخ ويُنسخ - القياس غير المنصوص على علته لا يُنسخ ولا يُنسخ

## الدليل الثالث: الإجماع(١)

لغة: الاتفاق والعزم، اصطلاحاً: اتفاق علماء العصر من أمة محمد راعلي أمر من أمور الدين أركانه أنو اعه أدلته إجمالا الإجماع حجة قاطعة عند الجمهور، | الأول، من حيث تصريح المجتهدين بالحكم، وله ثلاثة أقسام ١ - وجود عدد من المجتهدين وقت الواقعة ٢ - اتفاق جميع المجتهدين على حكم تلك الواقعة وعلى ذلك ثلاثة أدلة: ١ - صريح، وهو: أن يتفق مجتهدوا العصر على حكم واقعة، بإبداء كل منهم رأيه صراحة بفتوى أو قسضاء، ٣ - إبداء الرأى صراحة: قولاً أو فعلاً ١ - القرآن الكريم قولا أو فعلا ٢ - السنة أ - حكمه (حجيته): حجة عند الجمهور ٣ - العقل ب - دلالته: قطعي الدلالة على حكمه ٢ - سكوين، وهو: أن يبدي بعض مجتهدي العصر رأيهم صراحة في الواقعة بفتوى أو قضاء، ويسكت باقيهم ستبحث في الصفحة التالية إن شاء الله تعالى عن إبداء رأيهم فيها بالموافقة أو المخالفة أ - حكمه: مختلف فيه: - الجمهور: ليس حجة - الحنفية: حجة إذا عرضت القضية وحكمها على المجتهد، فسكت دون شبهة خوف أو ما يمنع إبداء الرأي ب - دلالته: ظني الدلالة على حكمه ٣ - ضمني، وهو: المستنتج من اختلاف أهل العصر على قولين أو أكثر، فيدل ذلك على اتفاقهم على أن مــــا خرج عن تلك الأقوال باطل حكمه: ما خرج عن أقوال أهل العصر الواردة في الإجماع الضمني يعتبر باطلا الثاني، من حيث الدلالة، وله قسمان: ١ - قطعي الدلالة، وهو ما تحقق فيه شرطان: أ - التصريح بالحكم ب - نقله إلينا بطريق قطعي ١) روضة الناظر لابن قدامة: ١٢٧، أصول الفقه لخلاف: ٤٧

٢ - ظنى الدلالة، وهو: ما اختل فيه أحد الشرطين السابقين

# أدلة الإجماع(١)

الإجماع الصريح حجة قاطعة عند الجمهور، وعلى ذلك ثلاثة أنواع من الأدلة:

العقل

١ - قوله تعالى: (ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين || - قوله ﷺ، في الأحاديث التالية:

الدلالة من الآية: ألها توجب اتباع سبيل المؤمنين وتحرم

مخالفتهم، لأن الله توعد من خالف سبيلهم بجهنم، ولا ا

يتوعد بما إلا على فعل محرم

٢ - قوله تعالى: (وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على النساس ويكسون الرسسول علميكم شهيدا) البقرة:١٤٣

الأمم، وهذا يدل على قبول قــولهم إذا اتفقــوا، لأن ا أعمال الناس وأحكامها

والرسول) النساء: ٥٩

وجه الدلالة: أن الآية تدل بطريق مفهوم المخالفة على أن ما اتفقوا عليه ولم يتنازعوا فيه حق، لأنهـــا نـــصت على رد المتنازع فيه إلى الله والرسول، ففهم من اغيرهم، فيكون إجماعهم معصوما من الخطأ ذلك أن المتفق عليه حق

- له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين)السساء ١١٠، ووجمه ال ١ "لا تجتمع أمتى على ضلالة"ابن ماجة ترمذي
- "من فارق الجماعة شبرا فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه" صعبح، أحد، أبو داود، الحاكم
  - ٣ "من فارق الجماعة مات ميتة جاهلية" بخاري، مسلم
    - ٤ "عليكم بالسواد الأعظم" أحد وابن ماجه
- ٥ "ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم: إخلاص العمل لله، والمناصحة لسولاة الأمـــر، || و لزوم جماعة المسلمين المحدد ترمدي، أبوداود، ابن ماجة
- ٦ "إن الله لا يجمع أمتي على ضلالة، ويد الله مع الجماعة، ومن شذ شذ في النار"ترمذي
- الله البخاري،مسلم،أحمد
- الشاهد قوله مقبول، والشهادة تشمل الشهادة علميي [ ٨ "من أراد بحبوحة الجنة فليلزم الجماعة، فإن الشيطان مع الواحد، وهو من الاثمنين | وإذا كان اجتهاد المجتهد لا بد أن يستند إلى دليل شمرعي، أبعد ااأحدترمذي

٣ – قوله تعالى: (فإن تنازعتم في شيء فــــردوه إلى الله || وجه الدلالة من الأحاديث: ألها لم تزل ظاهرة مشهورة في الصحابة والتابعين لم يــــدفعها || على وجود مستند شرعي، يدل قطعا على هذا الحكم، لأنه أحد من السلف والخلف، وهي وإن لم يتواتر آحادها، حصل لنــا بمجموعهــا العلـــم | لو كان ما استندوا إليه دليلا ظنيا لاستحال عادة أن يصدر الضروري أن النبي ﷺعظم شأن هذه الأمة وبين عصمتها عن الخطأ، وبالتالي يشبـــت أن ||عنه اتفاق، لأن الظني مجال حتما لاختلاف العقول ما اجتمعت عليه صواب، والمعتبر قوله في أمور الشرع هم العلمـــاء المجتهـــدون دون

- المجتهد يجتهد بضوابط، له حدود لا يتعداها:
- فإن كان هناك نص، فحد المجتهد الذي لا يتعداه هو: فهم
  - وإن لم يوجد نص، فالحدود التي لا يتعداها المجتهد:
    - ١ القياس على ما فيه نص

النص ومعرفة ما يدل عليه

- ٢ تطبيق قواعد الشريعة ومبادئها العامة
- ٣ الاستدلال بما أقامته الشريعة من دلائل مثل:
  - الاستحسان
  - الاستصحاب، ... الخ
  - ٤ أو مراعاة العرف أو المصالح الموسلة
- فاتفاق المجتهدين جميعا على حكم واحد في القاعدة دليل

١) روضة الناظر لابن قدامة: ١٢٧، أصول الفقه لخلاف: ٤٧

#### الدليل الرابع: القياس، وفيما يلى مباحثه الأساسية الفرق بينه وبين الاجتهاد أدلة حجيته المستثنى من القياس، والمختلف في القياس عليه تقسيماته إلحاق المسكوت بالمنطوق أوجه تطرق الخطأ للقياس أ كانه القوادح فيه الفرع: ١. المستعلى من قاعدة القياس: كون الحكم غير معلل من حيث الجمع بنفس العلة أو غيرها: ﴿ عَيْنَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّعَرُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَي ١) الاستفسار ٦٠- الاحتياد في المثال √ الكثاب لقى زائارۇن زاد متلكان زىلىدا: الایمنیان ماند محمد الایمنیان محمد الایمنیان فسأد الاعتبار ١)ما عقل معناه ان أما جع فيدينقي القارق -√ 'السنة حيد، أما القياد القد بكران علة! ما جمع فيه ينفس العلة ٣) أفساد الوضع ٣) ما لا يعقل معناه الأولى لا قارق بين السكوت والنظرق الأكذا حلالافتام والعهدي والمنافق والمنافق والمنافق ٢. المحتلف في القياس عليه: ٣٠ . ولألة عاجمة فيد بدليل العلد: خالون لا مدخل ملا الفارق في العالم ٧ إجماع الصحابة ٥) القياس في الحدود . . . • يندونها ۳- بلايد ليوي للانوان س رق رش رفال ٣) القياس في الكفارات 🔹 ؍ أو أثرها الله المعارن: تتعرض للعلة الجاهة. وله لنابها ٣) القيامن في الشادير". • أو حكمها مقلمتان ونتيجة الديخطئ في وجودهما ولا يشفرط ذلك ل الأجتهاد والقدمة الأولى، مثل: السكر علة لتحريم أعمر القياس في الرخض باعتبار العلاقة مع قياس الشبه: في الفرع ه) القياس في الأسباب تقسيم أول: • المُعَلَمُ القَالِمُ : مقل: السَّكُرُ مُوجُودُ في النبياد و العُبِحاد النبيد عرم ١) علم العالم والفرق ٦) القيامن في الشروط. \*\* ۱) . کیاس شبه ٧) القياس في المواتع لا المراتع ٢)... فياس علله ١٩١٠ الفارضة ولى القيامي المطون. ۱۲) التركيب تقسيم ثان: ولا تعت إلا باذلة الشرع، وهي: ۱) ( کیاش شبه أركان القياس ۲) - قياس هله ٣)حكم الأصل ۱) أصل ٤)علة حم الأصل ۳) . گياش طودي الله والمستارك والأكار الأخلار ۲) فرع تباعتبار الجلاء والخفاء The second second الإشكالات أي جات الملاتث: ۱) . اقیاس جلی عملية القياس: إذا ثبت أن علة حكم الأصل موجودة في الفرع، أعطينا الفرع حكم الأصل . ۲ د الیاس علی ۱۰۰۰ باعتبار المساواة والعكس (A. C.) ١) . قياس مساواة ۲٪ قياش عکس 🖫 أباعتبار القطع والظن • رالتير والقنهم ي • " يُراللوزان الله الله ١) ﴿ إِنَّهُاسَ قطعي ۲) فياس طني . من حيث التعرض للعلة ﴿ إِ ت ماريكان ا ١٠ ما سرخي اب للفلة ... • القا ٢٠ . مَا لا تعرض فيه للغلة • العرف

• أدلة الشرع

# أدلة القياس(١)

تعريفه: لغة: التقدير أو التسوية، اصطلاحاً: "حمل فرع على أصل في حكم بجامع بينهما"، وثبتت حجيته بالكتاب والسنة وإجماع الصحابة والمعقول، كما يلي

إجماع الصحابة من الكتاب من السنة المعقول

> أ - قوله تعالى: (فاعتبروا يا أولي ألأبصار)<sup>الحـــشر: ٢</sup>، وحقيقة الاعتبار: مقايسة الشيء بغيره.

ب -قوله تعالى: (يا أيها الذين آمنــوا أطيعــوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم، فإن تنازعتم في ا شيء فردوه إلى الله والرسول)الساء: ، وإلحاق مـــا لا نص فيه، بما فيه نص، لتساويهما في علـة حكـم النص، يعتبر من رد ما لا نص فيه لله والرسول، لأن فيه متابعة لهما في حكمهم

ت -قوله تعالى: (قل يحييهـا الـذي أنـشأها أول مرة) يسن ، ففي الآية قياس إعادة الخلق بعد الفناء، على بدء الخلق

ملاحظة: خالف الظاهريــة والنظاميــة في حجيــة القياس فقالوا: القياس ليس حجة، وتشبثوا بسبعض الشبهات التي لا داعي لإشغال طلبة العلم بمما، | الحديث قياس لدين الله على دين الخلق خاصة أن القياس يعتبر من الأدلة المتفــق عليهـا، وذلك لضعف الخلاف فيه

أ- حديث معاذ بن جبل أن رسول الله 🦓 لما أراد أن يبعثه إلى 🛮 اليمن، قال له: "بم تقضى؟" قال: بكتاب الله، قال: "فإن لم تجد؟" قال: بسنة رسول الله الله قال: "فإن لم تجد؟" قال: أجتهد رأيي، فضرب رسول الله على صدره وقال: "الحمـــد لله الــــذي وفـــق رسولَ رسول الله لما يرضي رسول الله"، فالرسول 🦓 أقر معـــاذا على أن يجتهد إذا لم يجد نصا يقضى بــه في الكتــاب والــسنة، الاجتهاد بذل الجهد للوصول إلى الحكم، وهو يشمل القيـــاس، لأنه نوع من الاجتهاد والاستدلال، والرسول لم يقره على نسوع أ من الاستدلال دون نوع

ب -قوله ﷺ "إذا حكم الحاكم، فاجتهد فأصاب، فله أجـــران، وإن اخطأ، فله أجر" مسلم.

ت -قوله 🦓 للخثعمية "أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته، أكان ينفعه" قالت نعم، قال: "فدين الله أحق أن يقسضي" ففسي

ث -قوله 🍇 لعمر حين سأله عن القبلة للصائم: "أرأيــت لــو تحضمضت؟"، فهنا قياس للقبلة على المضمضة بجامع ألهما مقدمة الفطر، ولا يفطر.

فقد أجمع الصحابة ﴿ على الحكم بالرأي | والأدلة من المعقول، أظهرها ثلاثة هي: في الوقائع الخالية عن النص، مثل:

لديننا، أفلا نرضاه لدنيانا

"ثم الفهم الفهم فيما أدلى إليك مما ورد | العباد وأشبهها بالحق"

||أ - أن الغاية المقصودة من تشريع الأحكـــام أ - قياسهم خلافة أبي بكر على إمامته | هي مصالح العباد، فإذا ساوت الواقعة التي لا في الصلاة، فقالوا: رضيه رسول الله ﷺ أنص فيها، الواقعة المنصوص عليهـــا في علـــة الحكم، التي هي مظنة المصلحة، فإن الحكمة ب - قول عمر لأبي موسى الأشــعري: ||تقتضي تساويهما في الحكم تحقيقا لمــصلحة

عليك مما ليس فيه قرآن ولا سنة، ثم اب -نصوص القرآن الكريم والسنة محدودة، قايس الأمور عنمد ذلمك، واعمرف ||ووقائع الناس وأقسضيتهم غمير محمدودة، الأمثال، ثم اعمد فيما ترى أحبها إلى الله ||وبالقياس يكشف حكم الشريعة فيما لا نص

ت - القياس موافق للفطرة والمنطق السسليم، الآخر ما دام لا فارق بينهما

روضية الناظر: ٢٨٧، علم أصبول الفقه لخلاف: ٥٤

فمن هي ن شراب لأنه سام، يقيس به كــل شراب سام، ولا يعرف بين الناس اخستلاف في أن ما جرى على أحد المثلين، يجري علسى

# الفرق بين القياس والاجتهاد، وأوجه تطرق الخطأ للقياس(١)

الفرق بين القياس والاجتهاد الفرق بين القياس والاجتهاد

- ١ الاجتهاد قد يكون بالنظر في العمومات وسائر طرق الأدلة وهذا ليس بقياس
- ٢ الاجتهاد في العرف يدل على بذل المجهود، إذ من حمل خردلة لا يقال: اجتهد،
   أما القياس فقد يكون جلياً لا يحتاج إلى استفراغ الجهد وبذل الوسع
- ٣ لا بد في كل قياس من أصل وفوع وعلة وحكم، ولا يشترط ذلك في الاجتهاد
- إ. كون الحكمة عبر فعلل: كأن يغلل نقص الوضوء بلحم الجزور: بأنه: خان فيالحق به لحم الظلمي.
   المحملة القضاية وهذه بشاء على أن نقص الوضوء بلحم أحزور ليس تعبديا.
- ٧٠٪ الر يعنينية والتعدي الفين الأمور كأن لا تكون علم الربا في البر الطعم؛ والنسلة إلى من يعال بالطعم
- ٣. أن يقطر في بعض أوضاف العلة؛ كان يقول: علة القصاص: "القتل العبد"، ومحدف "العدوات"،
  - فيلزم عَلَى عَلْتُهُ القَصَاصَ مَن وَلِي الدم إذا اقتص من القاتل، لأن قصاصه منه فتل عُمَاد
- أن يجمع للغلة وعنفا ليس منها. كما لو جعل علة وجوب الكفارة على الموافع في تماز ومستطان.
  - كوند؛ أغوانيا مجامعا، فيلزم عليه أن حاح الخصري ليبل علة الكفارة، وهو فاطل في المرازية
  - أن يخطور في وحودها في الفواع . كما لو ظن التفاح مكالاً فيلحقه بالبر في الربا مجامع الكيل.

# أركان القياس مع التمثيل(١)

الركن لغة: الجانب الذي يستند إليه الشيء ويقوم به، الركن اصطلاحا: ما يتم به الشيء، وهو داخل فيه. الفرق بين الركن والشرط: كلاهما يتوقف الشيء عليه، لكن الركن داخل في حقيقة الشيء، كالركوع ركن في الصلاة وهو جزء منها، أما الشرط، فهو خارج عنه، كالطهارة شرط للصلاة، وهي ليست جزء منها، وأركان القياس أربعة هي:

الركن الرابع: العلة

الركن الثالث: حكم الأصل

الركن الثاني: الفرع

تعریفه: ما لم یرد بحکمه نص ویراد

أن لا يوجد فــارق يمنــع مــن

تساويه مع الأصل في الحكم

تسويته بالأصل في حكمه

١. أن لا يثبت حكمه:

- بنص

- أو إجماع

شروطه:

من أسمائه: مقيس/ محمول/ مشبه

الركن الأول: الأصل

تعریفه: ما ورد بحکمه نص

من أسمائه: مقيس عليه/ محمول عليه/ مشبه به

1. أن يثبت حكمه: بنص أو اتفاق الخصمين

٢. أن يكون حكم الأصل معقول المعنى،

كتحريم الخمر، بعكس العبادات

تعريفه: الحكم الشرعي الذي ورد به النص في الأصل

ىروطە:

١- أن يكون حكماً شرعياً عملياً، فلا قياس في العقائد

٧- أن يثبت حكم الأصل بالنص، أو اتفاق الخصمين

- أما ما ثبت بالإجماع ففيه خلاف

- ما ثبت بالقياس لا يصح تعديته بلا خلاف

٣- أن يكون معقول المعنى، كأحكام المعاملات

٤- أن يكون حكم الفرع مساويا لحكم الأصل، فلل

يقاس واجب على مندوب، أو مندوب على واجب

٥- أن يكون حكم الأصل غير مختص به، فلا قياس في: ``

أ-- الحكم الذي لا يتصور وجود علته في غير الأصـــل/

مثل القصر في السفر

ب- الأحكام الخاصة بالرسول ري مثل:

١. حرمة الزواج من نسائه بعده

الزواج بأكثر من أربع

٣. الوصال في الصوم

مثال على القياس

الأصل: شرب الخمر

حكم الأصل: حرمة شربه

٣. الفرع: أي شراب مسكر من غير العنب

ا ٤. العلة: الإسكار، وهي موجودة في الأصل والفرع

النتيجة: يعطى الفرعُ حكمَ الأصلِ، فيحرم شربه

تعريفها: وصف في الأصل بسني عليه حكمه، ويعرف به وجود هذا الحكم في الفرع

أُ- أن تكون وصفاً ظاهراً

٢- أن تكون وصفاً منضبطاً

٣- أن تكون وصفاً مناسباً

٤- أن لا تكون وصفًا قاصرًا على الأصل

أقسامها من حيث اعتبار الشارع إياها:

٩- مناسب مؤثر:

٢- مناسب ملائم

۳- مناسب مرسل

٤ -- مناسب ملغى

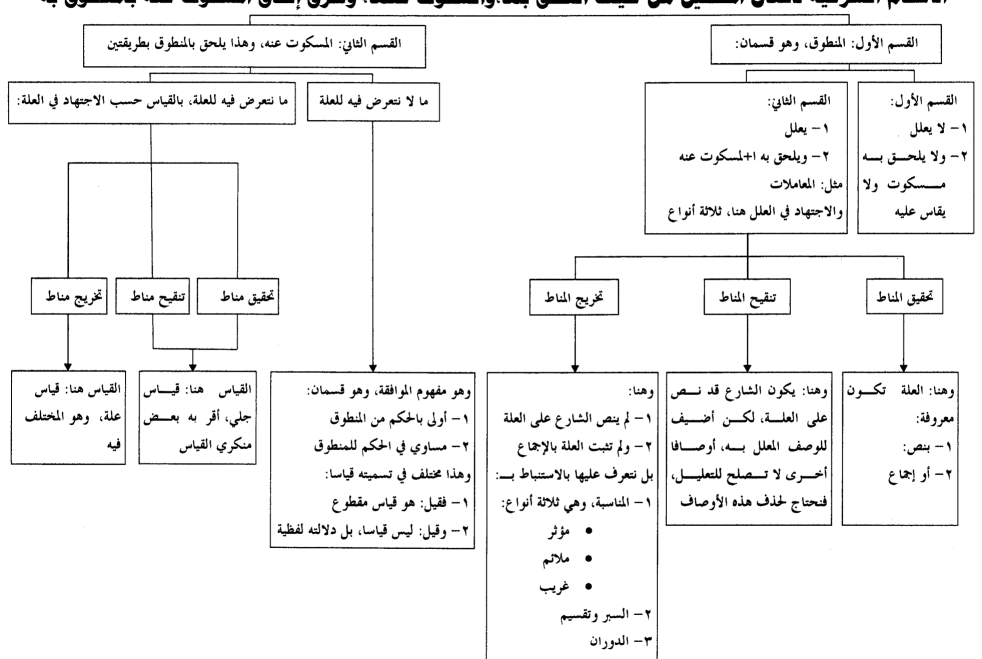
الكها:

١ -- النص

٢- الإجماع

٣- السبر والتقسيم

# الأحكام الشرعية لأفعال المكلفين من حيث النطق بها،والسكوت عنها، وطرق إلحاق المسكوت عنه بالمنطوق به



# الركن الرابع من أركان القياس: العلة

تعريفها، هي: الوصف الجامع بين الأصل والفرع، وسميت علة لأنما غيرت حال المحل أخذاً من علة المريض، لأنما اقتضت تغير حاله، ولها عدد من المباحث، وفيما يلي أهمها:



| أركان القياس                                                                   |                                               |        |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------|
| ٤)علة حم الأصل                                                                 | ٣)حكم الأصل                                   | ۱) أصل |
| 355 (1994)<br>3578 <b>45</b> (1944)                                            | مر (مان فران فران فران فران فران فران فران فر | ۲) فرع |
| عملية القياس: إذا ثبت أن علة حكم الأصل موجودة في الفرع، أعطينا الفرع حكم الأصل |                                               |        |

# الاجتهاد في العلة(١)

تخريج المناط تحقيق المناط تنقيح المناط

> حقيقته: ما عرفت علة الحكم فيه بنص أو إجمساع، فيسبين المجتهد الحقيقته: هو أن يضيف الشارع الحكم إلى سببه فيقترن به أوصاف وجودها في الفرع باجتهاده

> مثاله: قول النبي 🏙 في الهر: "إنما ليست بنجس إنما مـــن الطـــوافين 🛘 مثاله: قوله 🏙 للأعرابي الذي قال: "هلكت يا رسول الله. قـــال: عليكم والطوافات"أبو داود والنسائي،ابن ماجه

> > ملاحظة: هناك نوع آخر من تحقيق المناط، متفق عليه بين العلمساء، ولا يدخل في موضوع القياس، وهو: أن تكون القاعدة الكلية متفقـــاً عليها أو منصوصاً عليها، ويجتهد في تحقيقها في الفرع

> > > حكمه: جائز بلا خلاف

مثاله: "قولنا في حمار الوحش: بقوة"، لقوله تعالى: "فجزاءً مثل ما قتل | حرمة رمضان لا حرمة ذلك الرمضان من النعم" <sup>المانسدة: ٩٥</sup>، فنقول: المثل واجب، والبقرة مثل، فتكون هـــى | المقصود: أن هذا نظر في تنقيح المناط بعـــد معرفتـــه بــــالنص لا الواجب، فالأول معلوم بالنص والإجماع وهو وجوب المثلية ـ

> ومنه: الاجتهاد في القبلة، فنقول: وجوب التوجه إلى القبلـــة معلـــوم بالنص أما أن هذه جهة القبلة فيعلم بالاجتهاد

لا مدخل لها في الإضافة فيجب حذفها عن الاعتبار ليتسع الحكم اما صنعت؟" قال: "وقعت على أهلى في نمار رمضان، قال: "أعتق رقبة" بخاري ومسلم

فنقول: كونه أعرابياً لا أثر له وقاع الأعرابي، إذ التكاليف تعسم الأشخاص

ويلحق به: من أفطر بوقاع في رمضان آخر، لعلمنـــا أن المنـــاط:

بالاستنباط، وقد أقر به أكثر منكري القياس وأجراه أبو حنيفة في الكفارات مع أنه لا قياس فيها عنده

حقيقته: هو أن ينص الشارع علمى حكمه في محمل ولا يتعرض لمناطه أصلا، كتحريمه شرب الخمر، والربا في البر، فيستنبط المجتهد المناط بالرأي والنظر فيقول:

✓ حرم الخمر لكونه مسكراً، فيقيس عليه النبيذ.

 ✓ حرم الربا في البر أأنه مكيل جنس، فيقيس عليه اأأرز وهذا هو الاجتهاد القياسي الذي وقع الخلاف فيه

# أنواع الاجتهاد في العلة

#### الاجتهاد بتحقيق المناط (تحقيق العلة)

المقصود به: ما عرفت علة الحكم فيه:

۱. بنص

۲. أو إجماع

فيحقق ويبين المجتهد وجودها في الفرع باجتهاده كيفية معرفة وجودها في الأصل: الوصف المعلل بـــه

معروف وثابت بشكل محدد، دون زيادة أو نقسص، وهذه المعرفة ثابتة بالنص أو بالإجماع

مثاله: قول النبي في الهر: "إنها ليست بنجس إنها من الطوافين عليكم والطوافات "أبو داود والنسائي، ابن ماجه

كيفية الاجتهاد في العلة:

٧ فقط يجتهد في تحقيقها في الفرع

### الاجتهاد بتنقيح المناط (تنقيح العلة)

المقصود به: أن يضيف الشارع الحكم إلى سببه فيقترن به أوصاف لا مدخل لها في الإضافة فيجب حذفها عن الاعتبار ليتسع الحكم

كيفية معرفة وجودها في الأصل: الوصف المعلل به منصوص عليه، لكن اقترن بـــه أوصاف أخرى، فنحتاج لتنقيحه، وذلك بحذف ما لا يصلح للتعليل به.

مثاله: قوله هم اللاعرابي الذي قال: "هلكت يا رسول الله. قال: "مسا صسنعت؟" قال: "وقعت على أهلي في نمار رمضان، قال: "أعتق رقبة" عاري ومسلم

فنقول: كونه أعرابياً لا أثر له وقاع الأعرابي، إذ التكاليف تعم الأشخاص ويلحق به: من أفطر بوقاع في رمضان آخر، لعلمنا أن المناط: حرمــــة رمــــ

ويلحق به: من أفطر بوقاع في رمضان آخر، لعلمنا أن المناط: حرمــة رمــضان لا حرمة ذلك الرمضان

المقصود: أن هذا نظر في تنقيح المناط بعد معرفته بالنص لا بالاستنباط، وقد أقر به أكثر منكري القياس وأجراه أبو حنيفة في الكفارات مع أنه لا قياس فيها عنده كيفية الاجتهاد في العلة:

٧ يجتهد المجتهد في حذف الأوصاف التي لا تصلح للتعليل بما

√ ثم يجتهد في تحقيقها في الفرع

المقصود به: أن ينص الشارع على حكم في محل ولا يتعرض لمناطـــه أصلا

الاجتهاد بتخريج المناط (تخريج العلة)

كيفية معرفة وجودها في الأصل: المناط أو العلة أو الوصف الـــذبح يصلح للتعليل، غير منصوص عليه وغير معروف أصلا بأي شكل

مثاله:

√ حرم الشارع شرب الخمر ولم يتعرض لعلة التحريم.

√ حرم الشارع الربا في البر، ولم يتعرض لعلة تحريمه.

فيستنبط المناط أو العلة بالرأي والنظر فيقال:

✓ حرم الخمر لكونه مسكراً، فيقيس عليه النبيذ.

✓ وحرم الربا في البر لكونه مكيل جنس، فيقيس عليه الأرز.
 وهذا هو الاجتهاد القياسي الذي وقع الخلاف فيه

كيفية الاجتهاد في العلة:

٧ يجتهد المجتهد في استنباطها، لأنها لم تثبت بنص ولا إجماع

✓ ثم يجتهد في تحقيق هذه العلة في الفرع

القياس الناتج عن هذين اللونين من الاجتهاد في العلة، وذلك بالحاق:

الفرع: وهو الركن الثاني في القياس بالأصل: وهو الركن الأول في القياس في الحكم: وهو الركن الثالث في القياس للعلة الجامعة: وهو الركن الرابع في القياس

يسمى قياسا جليا، لأن العلة ثبتت بالنص

القياس الناتج عن هذا اللون من الاجتهاد في العلق، وذلك بإلحاق: الفرع: وهو الركن الثاني في القياس بالأصل: وهو الركن الأول في القياس في الحكم: وهو الركن الثالث في القياس للعلة الجامعة: وهو الركن الثالث في القياس للعلة الجامعة: وهو الركن الرابع في القياس يسمى قياسا ظنيا، لأن العلة لم تثبت بالنص، وهذا هو القياس المختلف فيه بين الجمهور والظاهرية

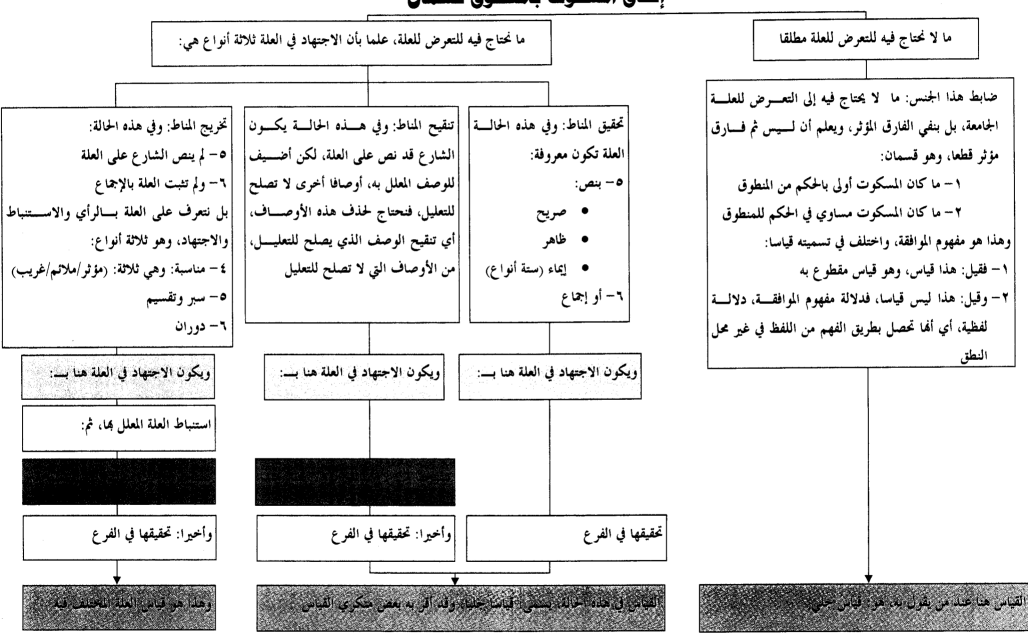
# أنواع الاجتهاد في العلة (العلة هي نفسها: المناط أو الوصف المعلل به)(١)

الاجتهاد بتحقيق المناط (تحقيق العلة في الفرع) الاجتهاد بتنقيح المناط (تنقيح العلة) الاجتهاد بتخريج المناط (استخراج العلة من الأصل) عدد الأوصاف المنصوص عليها هنا: لا شيء، وفي هذه الحالة نحن أمام احتمالين: عدد الأوصاف المنصوص عليها هنا: أوصاف متعددة، لكن لا عدد الأوصاف المنصوص عليها هنا: وصف واحد ✓ الحكم لا يعلل، ولا يقاس عليه، كالعبادات يصلح للتعليل إلا واحد الحكم معلل، ويقاس عليه، لكن سكت الشارع عن علته، وهنا نجتهد في العلة كيفية الاجتهاد في العلة ودور المجتهد هنا: كيفية الاجتهاد في العلة ودور المجتهد هنا: كيفية الاجتهاد في العلة ودور المجتهد هنا: √ يجتهد المجتهد في حذف الأوصاف التي لا تصلح للتعليل بما ✓ فقط يجتهد في تحقيقه في الفرع ٧ يجتهد المجتهد في استنباطها، لألها لم تثبت بنص ولا إجماع √ ثم يجتهد في تحقيق هذه العلة في الفرع القياس الناتج عن هذا اللون من الاجتهاد في العلة، وذلك بإلحاق: القياس الناتج عن هذين اللونين من الاجتهاد في العلة، وذلك بإلحاق: الفرع: وهو الركن الثابي في القياس الفرع: وهو الركن الثابي في القياس بالأصل: وهو الركن الأول في القياس بالأصل: وهو الركن الأول في القياس في الحكم: وهو الركن الثالث في القياس في الحكم: وهو الركن الثالث في القياس للعلة الجامعة: وهو الركن الرابع في القياس للعلة الجامعة: وهو الركن الرابع في القياس يسمى قياسا جليا، لأن العلة ثبتت بالنص يسمى قياسا ظنيا، لأن العلة لم تثبت بالنص، وهذا القياس المختلف فيه بين الجمهور والظاهرية الاجتهاد في العلة تحقيق العلة في الفرع تنقيح العلة من الأوصاف التي لا يصلح للتعليل. فليج الفاقا تحقيق العلة في الفرع ١. استنباط العلة تخريج الناطد تحقيقها في الفرع

# أقسام الأحكام الشرعية لأفعال المكلفين من حيث النطق بها والسكوت عنها،وطرق إلحاق المسكوت عنه بالمنطوق به



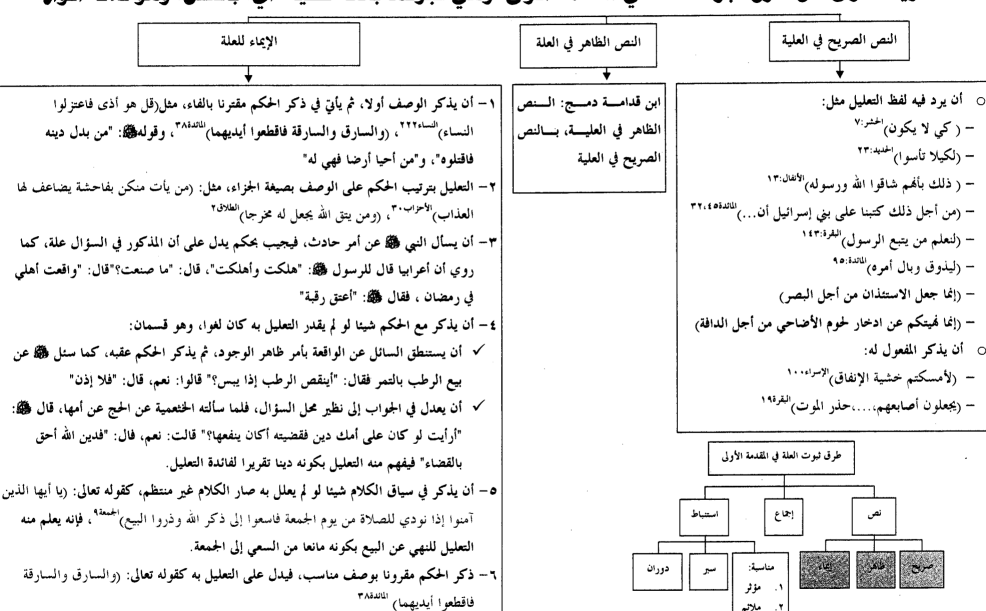
## إلحاق المسكوت بالمنطوق قسمان (١٠)



#### إلحاق المسكوت بالمنطوق قسمان

ما لا نحتاج فيه للتعرض للعلة مطلقا، في هذا الإلحاق مقدمتان ونتيجة، مثل: ما نحتاج فيه للتعرض للعلة، وهو قياس باتفاق، ولهذا القياس مقدمتان ونتيجة المقدمة الأولى: لا فارق بين المسكوت والمنطوق، إلا كذا المقدمة الأولى: أن السكر علة التحريم في الخمر، وهذه المقدمة لا تثبت إلا بدليل شرعى: المقدمة الثانية: لا مدخل لهذا الفارق في التأثير ١ – ثبوهًا بأدلة نقلية، نص: (نص صريح في العلة، نص ظاهر في العلية، وإيماء للعلة) النتيجة: لا فرق في الحكم بين المسكوت عنه والمنطوق به ٢ – أو إجماع ٣- أو استنباط: (مناسبة: حمؤثر/ ملائم/ غريب-، وسبر وتقسيم، ودوران) المقدمة الثانية: أن السكر موجود في النبيذ، وهذه المقدمة تثبت بالحس ودليل العقل والعرف وأدلة الشرع النتيجة: النبيذ محرم والاجتهاد في العلة التي تثبت بالنص أو الاجماع أو الاستنباط، ثلاثة أنواح: ضابط هذا الجنس: ما لا يحتاج فيه إلى التعرض للعلسة تخريج المناط: هنا يجتهد المجتهد في الجامعة، بل بنفي الفارق المؤثر، ويعلم أن لـــيس ثم فـــارق مؤثر قطعا، وهذا هو مفهوم الموافقة، وهو قسمان: لأنها لم تثبت العلة بنص أو إجماع أو الإجماع: في الفرع تصلح للتعليل، فيحذف ما لا يصلح للتعليل ١ -- ما كان المسكوت أولى بالحكم من المنطوق ٢- ما كان المسكوت مساوي في الحكم للمنطوق . وهذا هو قياش العلة المختلف ف القياس في هذه الحالم، يسمى: قياسا جليا، وقد أفر به بعض منكري القياش اختلف في تسميته قياسا، ومن قال هو قياس قال هو: قياس مقطوع القياس هنا قياس مظنون في الصفحتين التاليتين ستبحث أدلة ثبوت المقدمة الأولى، بالنص أو الإجماع أو الاستنباط

## الطريقة الأولى من طرق ثبوت العلة في المقدمة الأولى، وهي ثبوتها بأدلة نقلية، أي: بالنص، وهو ثلاثة أنواع



١) الروضية: ٢٨٢

#### توضيح الطريقة الثانية والثالثة من طرق ثبوت العلة في المقدمة الأولى وهي ثبوتها بالإجماع والاستنباط



١) الروضة: ٢٨٢

#### الأشياء التي يمكن التعليل بها

#### يجوز أن تكون العلة مما يلي

تعليل الحكم الثبوتي والحكم العدمي بالنفي والإثبات

منين الحجم النبوي والحجم العدمي بالنفي والإب

الحكم العدمي بالوصف الوجودي حكمه: جائز بالاتفاق

مثاله: عدم نفاذ تصرف المحجور عليه، بعلة الحجو

٢. تعليل الحكم العدمي بالوصف العدمي

حكمه: جائز عند الجمهور

مثاله: تعليل عدم نفاذ التصرف بالنسبة

للمجنون، بعلة عدم العقل

٣. تعليل الحكم الوجودي بالوصف العدمي

حكمه: جائز عند الجمهور

مثاله: عدم السبب الشرعي الناقل للملك،

موجب لحرمة الانتفاع بما وضعت اليد عليه

- 1) حكما شرعيا، مثل: بطل بيع الخمر لأنه يحرم الانتفاع به، فحرمة الانتفاع حكم شرعي، قاس عليه بطلان بيعه وهو حكم شرعي
- ٢) وصفا عارضا، مثل: الشدة في الخمر، فإن اشتد الشراب صار خمرا فحرم، وإلا فلا يكون خمرا
  - ٣) وصفا لازما، مثل: تعليل إجبار الصغيرة على النكاح بالصغر، وتعليل تحريم الربا في البر
    - بالطعم، وفي الذهب بالنقدية
    - ٤) من أفعال المكلفين، مثل: قطعت يده لأنه سرق، واقتص منه لأنه قتل عمدا عدوانا
      - وصفا مجردا: الكيل علة لتحريم الربا في البر
        - ٦) وصفا مركبا من أوصاف كثيرة:
      - علة وجوب القصاص بالقتل كونه: قتلا، عمدا، عدوانا
        - الاقتيات والادخار علة تحريم الربا في البر
        - ٧) نفي الصورة، مثل: ليس بمكيل فلا يمتنع فيه ربا الفضل
          - ٨) نفي الاسم، مثل: ليس بتراب، فلا يجوز التيمم به
        - ٩) نفي الحكم، مثل قولهم في الحمر: لا يجوز بيعه، فلا يجوز رهنه

الصورة الأولى: أن يعلل الحكم الواحد بعلتين أو أكثر، بأن يثبت الحكم بكل واحدة منفردة ، كالبول والغائط والتقبيل بالنسبة إلى نقض الوضوء

صور تعليل الحكم بعلتين، وحكمه

حكمها:

أ. في العلل المنصوصة: لا خلاف فيها

في العلل المستنبطة: مختلف فيها الصورة الثانية: أن يكون الحكم معللا بعجموع العلتين، لا إحداهما بعينها، كمن بأل ولمس في وقت واحد، فعلة نقض وضوئه بمجموعهما، لا أحداهما بعينها حكمها: الجمهور على جواز ذلك بشرط: أن تكون منصوصة لا مستنبطة



#### تقسيم القياس من حيث الجمع بين الأصل والفرع بنفس العلة أو غيرها

يقسم القياس من حيث الجمع بين الأصل والفرع، إلى ثلاثة أقسام هي:

> حقیقته: ما جمع فیه بنفس العلة ملاحظة: تم توضیحه فی مواقع اخری

حقيقته: ما جمع فيه بنفي الفارق، وهو: القياس في معنى الأصل، وهو: مفهوم الموافقة ملاحظة: تم توضيحه في مواقع أخرى

حقيقته: ما جمع فيه بين الأصل والفرع بدليل العلة، ليدل اشتراكهما فيه على اشتراكهما في علة الحكم. مثال: كأن نقول في إجبار البكر البالغة: جاز تزويجها وهي ساكتة، فجاز وهي ساخطة قياسا على الصغيرة، فإن إباحة تزويجها مع السكوت تدل على عدم اعتبار رضاها، ولو اعتبر، لاعتبر دليله، وهو النطق، لأن السكوت محتمل متردد، وإذا لم يعتبر رضاها جاز تزويجها حالة السخط

وعرفه بعض الأصوليين بأنه: الجمع بين الأصل والفرع: بملزوم العلة، أو أثرها، أو حكمها

مثال الجمع بين الأصل والفرع بملزوم العلة: إلحاق النبيذ بالخمر في المنع بجامع الشدة المطربة، لأنما ملزوم للإسكار الذي هو العلة

مثال الجمع بين الأصل والفرع بأثر العلة: إلحاق القتل بالمثقل بالقتل بمحدد في القصاص بجامع الإثم، لأن الإثم أثر العلة التي هي القتل العمد العدوان

مثال الجمع بين الأصل والفرع بحكم العلة: الحكم بحياة شعر المرأة قياسا على سائر شعر بدنها بجامع الحلية بالنكاح والحرمة بالطلاق، وكقولهم بجواز رهن المشاع قياسا على جواز بيعه بجامع جواز البيع

# تقسيمات القياس، من حيث كونه قياس شبه أو غير ذلك

الشبه لغة: المثل

الشبه اصطلاحا: اختلف في قياس الشبه على معنيين، ومن كل معنى من هذين المعنيين، نصل إلى تقسيم من تقسيمات القياس، كما يتضح مما يلي:

التقسيم الأول: قياس الشبه وقياس العلة وقياس العلة وقياس الطرد

المعنى الأول لقياس الشبه: أن يتردد الفرع بين أصلين: حاظر ومبيح، ويكون شبهه بأحدهما أكثر، نحو: أن يشبه المبيح في ثلاثة أوصاف، ويشبه الحاظر في أربعة، فنلحقه بأشبههما به مثاله: تردد العبد بين الحر والبهيمة، في قضية التملك:

فمن لا يملكه قال: حيوان يجوز بيعه، ورهنه، وهبته، وإجارته، وأرثه، أشبه الدابة ومن يملكه قال: يثاب، ويعاقب وينكح ويطلق وكلف، أشبه الحر

وقياس الشبه في هذه الحالة: قسيم لــ: قياس العلة، الذي يقصد به هنا: عدم تردد الفــرع بين أصلين، بل شبهه بأصل واحد فقط يلحق به

المعنى الثاني لقياس الشبه: الجمع بين الأصل والفرع بوصف يوهم اشتماله على حكمة الحكم من جلب المصلحة، أو دفع المفسدة

وقياس الشبه في هذه الحالة: قسيم له: قياس العلة وقياس الطرد:

فقياس العلة يراد به: أن نعلم الوصف، ويغلب على ظننا اشتمال ذلك الوصف على مناسبته للحكم، وذلك لأن تلك المناسبة ثابتة ووقفنا عليها بالأدلة والإمارات

مثل: مناسبة الزنا للحد، السرقة للقطع، والشدة لتحريم الخمر

وقياس الطرد يراد به: وهو ما لا يتوهم فيه مناسبة أصلا، لعدم الوقوف عليها بعد البحث التام من الفنا من الشارع أنه لا يلتفت إليه في حكم ما

مثل: الطول، القصر، البياض، السواد، الخ

وقياس الشبه، وهو بين القسمين الأولين، ويراد به: "الجمع بين الأصل والفرع بوصف يوهم اشتماله على حكمة الحكم من جلب المصلحة، أو دفع المفسدة"، ففي هذا القياس نتوهم اشتماله على مصلحة الحكم، ويظن أنه مظنتها وقالبها من غير اطلاع على عين المصلحة، مع عهدنا اعتبار الشارع له في بعض الأحكام

مثل: الجمع بين مسح الرأس ومسح الخف في نفي التكرار بوصف كونه مسحا، والجمع بينه وبين الأعضاء المغسولة في التكرار بكونه أصلا في الطهارة

#### تقسيم القياس، من حيث الجلاء والخفاء

قياس خفي

اختلف في معناه على قولين:

- 1. ما كانت العلة فيه معروفة بنص أو إجماع
- ٢. بعض العلماء يجعل منه مفهوم الموافقة، أي: أن يكون المسكوت عنه أولى بالحكم
   من المنطوق به، بأن يوجد فيه المعنى الذي في المنطوق وزيادة

مثاله: قوله تعالى: (فلا تقل لهما أف)الإسراء ٢٣

أ- حرم قول أف للوالدين

ب- والعلة: الإيذاء

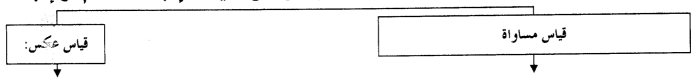
ت- فقاس عليه العلماء: شتم الوالدين، وضربها وقتلهما

فهذا القياس جلي، لأن المعنى الذي شرع حكم المنطوق به لأجله، وهو الإيذاء، وجـــد في المسكوت عنه وزيادة

بناء على الأقوال في القياس الجلى، فإن القياس الخفي هو:

- ما لم تكن العلة معروفة فيه بالنص أو بالإجماع، بل عرفت بالاجتهاد
  - 1) مثل قياس الأرز على القمح في جريان الربا فيه
  - أو ما لم يكن المسكوت عنه أولى بالتحكم من المنطوق به ١) مثل: قياس الأرز على القمح في جريان الربا فيه

## تقسيم القياس من حيث: المساواة والعكس، أو من حيث: إثبات الحكم أو إثبات نقيضه



حقيقته: إثبات مثل حكم الأصل في الفرع، سواء كان:

- على جهة الإيجاب، مثل: قياس الضرب على التأفف، في التحريم بجامع الإيذاء في كل منهما
- أم على جهة النفي، مثل: قياس الكلب على الخترير في حرمة البيع، بجامع النجاسة في كل منهما
- أو كان على سبيل العلم، مثل: قياس الضرب على التأفف، في التحريم بجامع الإيذاء في كل منهما
  - أو كان على سبيل الظن، مثل: قياس التفاح على البر في حرمة الربا، بجامع الطعم

حقيقته: إثبات نقيض حكم الأصل في الفرع، لافتراقهما في علة الحكم، مثل قوله على: "وفي بضع أحدكم له صدقة"، قالوا: يا رسول الله، أياي أحددنا شهوته ويؤجر؟ قال: "أرأيتم لو وضعها في حرام؟" قالوا: نعم، قال: "فمه"، أي كما أنه إذا وضعها في حرام يأثم، كذلك إذا وضعها في حلال يؤجر

#### تقسيم القياس، من حيث القطع والظن

قياس قطعي

- تعريفه: ما كانت مساواة الفوع للأصل مقطوع بما
  - أقسامه:
- 1) أن يكون المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق به (مفهوم الموافقة)، ولا يكون مقطوعا به حتى يوجد فيسه المعسنى الذي في المنطوق وزيادة، مثاله: قوله تعالى: (فلا تقل لهما أف) الإسراء ٢٠٣٠، حرم قول أف للوالدين، والعلة: الإيذاء، فقساس عله العلماء: شتم الوالدين، وضربها وقتلهما، فهذا القياس قطعي، لأن المعنى الذي شرع حكم المنطوق به لأجلسه، وهسو الإيذاء، وجد في المسكوت عنه وزيادة
- ٢) أن يكون المسكوت عنه مثل المنطوق، مثل: قياس العبد على الأمة في عقوبة الزنا التي ثبتت بقوله تعالى: (فعليهن الصف ما على المحصنات من العذاب) الساء ٢٠٠٠، فلا دخل للذكورة والأنوثة في ذلك، وهذا يسمى: قياسا مساويا

#### تقسيم القياس من حيث التعرض للعلة

- حقیقته: ما کانت مساواة الفرع للأصل مقطوع بها
  - أقسامه:
- 1) أن يكون المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق به (مفهوم الموافقة)، ولا يكون مقطوعا به حتى يوجد فيه المعسنى الذي في المنطوق وزيادة، مثاله: قوله تعالى: (فلا تقل لهما أف) الإسراء ٢٠٣٠، حرم قول أف للوالدين، والعلة: الإيذاء، فقساس عله العلماء: شتم الوالدين، وضربها وقتلهما، فهذا القياس قطعي، لأن المعنى الذي شرع حكم المنطوق به لأجله، وهو الإيذاء، وجد في المسكوت عنه وزيادة
- ٢) أن يكون المسكوت عنه مثل المنطوق، مثل: قياس العبد على الأمة في عقوبة الزنا التي ثبتت بقوله تعسالى: (فعلسيهن الصف ما على المحصنات من العذاب) الساء ٢٠٠٠، فلا دخل للذكورة والأنوثة في ذلك، وهذا يسمى: قياسا مساويا

حقيقته: ما كانت مساواة الفرع للأصل غير مقطوع بها، بل تغلب على الظن

تعريفه: ما كانت مساواة الفرع للأصل غير مقطوع بها

الفرع، وهذا متفق على تسميته قياسا

وفي هذا القياس نتعرض للجامع، فنبينه، ونبين وجوده في

مثاله: قياس النبيذ على الخمر في التحريم لعلة الإسكار

- وفي هذا القياس نتعرض للجامع، فنبينه، ونبين وجوده في الفرع، وهذا متفق على تسميته قياسا
  - مثاله: قياس النبيذ على الخمر في التحريم لعلة الإسكار

#### أقسام المستثنى من قاعدة القياس، والأقيسة السبعة المختلف فيها

سبعة أقيسة مختلف في جريان القياس فيها

أقسام المستثنى من قاعدة القياس

#### ٧ ما عقل معناه:

حكمه: يصح القياس عليه إذا وجدت العلة فيه

#### ٥ مثاله:

- استثناء العرايا للحاجة، فقد يقاس العنب على الرطب في ذلك إذا تبين أنه في معناه
  - إباحة أكل الميتة للمضطر صيانة لحياته، يقاس عليه بقية المحرمات إذا اضطر إليها
    - √ ما لا يعقل معناه:
    - حكمه: لا يصح فيه القياس
      - ٥ مثاله:
      - شهادة خزيمة.
    - وقوله لله الله بردة: "اذبحها ولن تجزئ عن أحد بعدك "بخاري، ٩٥٥، مسلم ١٩٦١.

- القياس في الحدود، مثل: قياس اللائط على الزاني في وجوب الحد، بجامع إيلاج فرح محرم في فرج مشتهى طبعا محرما شرعا
- ٢. القياس في الكفارات، مثل: اشتراط الإيمان في رقبة كفارة الظهار واليمين قياسا
   على كفارة القتل الخطأ، بجامع أن الكل كفارة.
  - ٣. القياس في التقادير، مثل: جعل أقل الصداق ربع دينار عند من اشترط ذلك،
     قياسا على قطع اليد في السرقة، بجامع أن كلا منهما في استباحة عضو
  - ٤. القياس في الرخص، مثل: يرخص في بيع العرايا للحاجة، فيقاس العنب على
     الرطب إذا كان في معناه
- ٥. القياس في الأسباب، مثل: النبي على جعل الغصب سببا لمنع القاضي من القضاء،
   فيقاس عليه الجوع، فيجعل سببا لمنع القضاء
- ٦. القياس في الشروط، مثل: قياس استقصاء الأوصاف في بيع الغائب، على الرؤية
   عند من يقول بذلك
- ٧. القياس في الموانع، مثل: قياس نسيان الماء في الرحل على المانع من استخدامه حسا
   كالسبع واللص في صحة الصلاة بالتيمم عند من يقول بذلك

#### قوادح القياس

المقصود بالقوادح: جمع قادح، وهو: ما يقدح في الدليل من حيث العلة أو غيرها"، وهي عبارة عن مجموعة من الاعتراضات على دليل القياس، وهي ليست موجهة لمشروعية القياس، بــــل هي اعتراض محدد على الاستدلال بالقياس في مسألة محددة، ثمن يرى عدم صحة الاستدلال في تلك المسألة خاصة فقط، وقد يعترض ببعضها على غير دليل القياس المناهج في معالجتها: هناك منهجان: الأول للجمهور، والثاني للحنفية، وما يعرض تاليا هو وفق مذهب الجمهور

عدد القوادح على منهج الجمهور: اختلف فيه، فقيل: أربعة، وقيل: ستة، وقيل: عشرة، وقيل: اثنا عشر، وقيل: خمسة وعشرون، وفيما يلي تعريف موجز لأشهرها:

السابع والثامن والتاسع والعاشر والحادي عشر والثابي عشر

الأول والثاني والثالث والرابع والخامس والسادس

- 1) الاستفسار وهو: طلب تفسير اللفظ إذا كان فيه إجمال أو غرابة
- ٢) فساد الاعتبار، ويقدح في كل دليل، قياس أو غيره، وهو: مخالفة الدليل لنص أو إجماع
- ٣) فساد الوضع، ويقدح في كل دليل، قياس أو غيره، وهو: أن يكون الدليل على غير الهيئة
   الصالحة لأخذ الحكم منه
  - ٤) المنع ومواقعه أربعة:
  - a. منع حكم الأصل
  - b. منع وجود ما يدعيه علة في الأصل
    - c. منع كونه علة
    - d. منع وجوده في الفرع
- هو: أن يحتمل لفظ مورد في الدليل، قياس أو غيره، وهو: أن يحتمل لفظ مورد في الدليل معنيين
   أو أكثر بحيث يكون مترددا بين تلك المعاني
  - ٦) المطالبة وهي: منع كون الوصف علة الحكم

- ٧) النقض، ويقدح في العلة فقط، وهو: وجود الوصف المعلل به دون الحكم
- ٨) القول بالموجب، يقدح في كل دليل، قياس أو غيره، وهو: تسليم المعترض دليل
- الخصم، مع بقاء التراع في الحكم، وذلك بجعل الدليل الذي سلمه ليس محل التراع
- ٩) القلب، ويقدح في كل دليل، قياس أو غيره، وهو: أن يثبت المعترض نقيض حكم
  - المستدل بعين دليل المستدل، فينقلب دليله حجة عليه لا له
- عدم التأثير والفرق وهو: عدم تأثير الوصف في الحكم، وضابطه: أن يذكر في الدليل ما يستغنى عنه
  - 11) المعارضة، ويقدح في كل دليل، قياس أو غيره، وهي: إقامة الدليل على خلاف ما أقام الخصم عليه دليله
  - 17) التركيب، ويقدح في العلة فقط: والقياس المركب هو مركب الأصل ومركب الأصل ومركب الوصف، وهما داخلان في المنع، لأن مركب الأصل يمنع المعترض فيه كون الوصف علة، ومركب الوصف يمنع فيه وجود الوصف

#### ترتيب الأدلة(١)

#### الأصل في ترتيب الأدلة

حديث معاذ لما بعثه السنبي إلى اليمن، وقال له: "إذا عرض لسك قضاء فبم تقض؟" قال: بكتساب الله، قال: "فإن لم تجد؟" قال: بسنة رسول الله، قال: "فإن لم تجد؟" قال: أجتهد رأيي ولا آلو

# ترتيب الأدلة

إذا عرض لمجتهد مسألة،عليه أن يبحث عن دليلها وفق الترتيب التالي:

أ- رأي ابن قدامة في الروضة:

١- الإجماع، فإن وجده لم يحتج إلى النظر في سواه، فإن خالفه كتاب
 أو سنة علم أن ذلك منسوخ أو متأول

- ٧- الكتاب والسنة المتواترة، وهما رتبة واحدة، لأن ثبوتهما قطعي
  - ٣-- أخبار الآحاد
    - ٤ -- القياس
- ب-رأي ابن تيمية، وغيره من العلماء أن ترتيب الأدلة كما يلي:
  - ١ القرآن الكريم
  - ٧- السنة المطهرة
    - ٣- الإجماع
    - ٤- القياس

١- إذا اتفقت الأدلة من كتاب وسنة وإجماع وقياس، على حكم، وجب إثباته

قواعد في الاستدلال

- ٧ إذا انفرد أحد الأدلة من كتاب وسنة وإجماع وقياس، في حكم وجب إثباته
- ٣- إذا تعارضت الأدلة، وكانت متساوية في القوة، فإن على المجتهد أن يتبسع
   الخطوات التالية:
  - ١) الجمع بين الدليلين
  - ٢) نسخ أحد الدليلين بالآخر
  - ٣) ترجيح أحد الدليلين على الآخر
  - ٤) التوقف أو التخيير(خلاف بين العلماء)
  - ٤ لا يمكن أن يحصل تعارض بين دليلين قطعيين
  - ٥- لا يمكن أن يحصل تعارض بين دليل قطعي وظني
- ٣- القرآن الكريم هو أعظم الأدلة، ولا يعني البحث عن حكم لمسألة في الإجماع قبل القرآن وفق رأي ابن قدامة وغيره من العلماء، أن الإجماع مقدم على القرآن، إنما يشير ذلك إلى أن الآية قد نسخت، أو أن معناها مؤول، وبالتالي فالإجماع المقدم هو الإجماع القطعي، لا الإجماع الظني، وإلا فلو أجمع الخلق من إنس وجن وسواهم على مخالفة كتاب الله، لقدم كتاب الله تعالى.

١) روضة الناظر لابن قدامة: ٤١٢، الأصول لابن عثيمين: ٥٦، الإتحاف للنملة: ٢٠٥/٨

#### تعارض الأدلة

- لغة: التمانع - اصطلاحا: أن يقتضي أحد الدليلين خلاف ما يقتضيه الآخر

تعريف التعارض:

مثال التعارض، وشروطه

مثاله: ما رواه ابن عباس "أن السنبي 攤 تسزوج

ميمونة وهو محرم"، يتعارض مع حديث أبي رافع

وحديث ميمونة "أن النبي ﷺ تزوج وهو حلال"

١ - أن يكون الدليلان متضادين تمام التصاد،

٢ - أن يتساوى الدليلان في القوة، فلا تعــــارض

بين متواتر وآحاد، ولا بين ما دلالته قطعية ومــــا

٣ - أن يكون تقابل الدليلين في وقت واحد، لأن

أن يكون تقابل الدليلين في محل واحد، الأن

كأن يكون أحدهما يحلل والآخر يحرم

شرو طه<sup>(۱)</sup>:

دلالته ظنية

# عدد المرجحات(۲)

#### العمل عند التعارض(٢)

إذا تعارض دليلان في مسألة واحدة وكان كل منهما صحيحا، فان على المجتهد أن يتخذ الخطوات التالية بالترتيب:

١- الجمع بين الدليلين

٢- نسخ أحد الدليلين بالآخر

٣- ترجيح أحد الدليلين على الآخر

٤- التوقف أو التخيير (خلاف بين العلماء)

والترجيح أنواع:

أ- ترجيح بين آيات القرآن الكريم ظنية الدلالة، فيرجح في ذلك:

١- النص على الظاهر

٢- الظاهر على المؤول

٣- المنطوق على المفهوم

٤- المثبت على النافي

ب- ترجيح بين الأحاديث، وله ثلاثة أوجه ستوضح في لوحة تالية، وهي:

١- الترجيح لأمر يتعلق بالسند

٢- الترجيح لأمر يتعلق بالمتن

٣- الترجيح لأمر خارج عن السند والمتن

ج- ترجيح بين الإجماعات: فيقدم الإجماع القطعي على الظني

ع المرابي الأقيسة: ويكون بترجيح العلل على بعضها، وترجح العلة بما يرجح به الخبر، وسيكون للترجيح بين العلل صفحة لاحقة مستقلة

١ المرجحات كثيرة، فكل إمارة ثانوية، قد يرجح بها،
 إذا رأى المجتهد تغليبها لأحد الدليلين، على وجهه

٢ - كما أن ضبط هذه المرجحات صعب، يقول السشنقيطي
 في مذكرته على روضة الناظر، عن المرجحات:
 "يستحيل ضبطها، ومن رام ضبطها رام شططا"

٣ - لكن يمكن القول: إن هناك قاعدة في الترجيح هي
 أنه: إذا اقترن بأحد دليلين متعارضين:

-أمر نقلي كآية أو حديث

موافق للأصول المعتبرة

-أو أمر اصطلاحي كعرف وعادة

- أو قرينة عقلية

- أو قرينة لفظية

- أو قرينة حالية

وأفاد ذلك الاقتران زيادة ظن، رجح به

١) الجامع للنملة: ٤١٦

اختلاف الزمن ينفى التعارض

التضاد لا يتحقق بين الشيئين في محلين

#### العمل عند تعارض الأدلة(١)

التوقف أو التخيير الترجيح بين الدليلين الجمع بين الدليلين النسخ عند العجز عن: أ- إذا كان التعارض بين آيات ظنية الدلالة، فالترجيح: والجمع بين الدليلين أولى من غيره، لأن فيه عمل | وله شروط: - الجمع √ يكون للنص على الظاهر بالدليلين معا، بعكس النسخ والترجيح الذي لا | ١. معرفة المتقدم والمتأخر - والنسخ بد فيه من إلغاء العمل بأحد الدليلين، ولا يجــوز | ٢. مساواة الدليلين في القوة √ وللظاهر على المؤول - والترجيح √ وللمنطوق على المفهوم وقد بحث النــسخ بالتفــصيل في 🛮 إبطال الدليل إذا أمكن إعماله فللعلماء قولان فيما يجب فعله: √ وللمثبت على النافي مبحث خاص فليراجع هناك ١ - التوقف: عن العمل بالدليلين معاً ب-إذا كان الدليلان خبرين، فالترجيح له ثلاث جهات: طرق الجمع بين الأدلة: ٧- التخيير: بين أحد الدليلين ١- ترجيح من جهة السند ١ - التخصيص: فإن كان أحد الدليلين عامـا ٧- ترجيح من جهة المتن والثابي خاصا، حمل الخاص على العام ٣- ترجيح لأمر خارج عن السند والمتن ٢- هل الدليلين على حالين: وإن كان كل ت-إذا كان التعارض بين إجماعين، فالترجيح يكون: دليل متعلق بحالة متميزة، أعمل كل دليل بحالته، ✓ للإجماع القطعي على الإجماع الظني مثل: القُبْلة في رمضان ث-إذا كان الدليلان قياسين، فالترجيح يكون بين العلل ٣- حمل الدليلين على زمانين، فإن كان كل دليل خاص بزمان معين، أعمل كل في زمانه ٤- حمل الدليلين على مكانين، فإن كان كل دليل خاص بمكَّان معين، أعمل كل في مكانه

١) روضة الناظر لابن قدامة: ٤١٢، الأصول لابن عثيمين: ٥٦، الواضح للأشقر: ١٩٣

#### جهات الترجيح بين الأحاديث المتعارضة(١)

معنى الترجيح: أن يقترن أحد الدليلين المتعارضين بما يوجب العمل به، وإهمال الآخر، ويحصل الترجيح بين الأحاديث من ثلاثة أوجه:

٣- الترجيح لأمر خارج عن السند والمتن

# ٢- الترجيح لأمر يعود إلى المتن

#### ١ ـ الترجيح لأمر يعود إلى السند

وهو في أمور منها:

١ – يرجح الأكثر رواة على الأقل

٢- ترجيح الأضبط

٣- ترجح رواية الأورع والأتقى

٤-ترجيح رواية الصحابي صاحب الواقعة

 ترجيح رواية من باشر القصة، كتعارض رواية أبي رافع: "تزوج النبي 纖 ميمونة وهو حلال، وكنت السفير بينهما"، مع رواية ابن عبـــاس، فالمباشر أحق بالمعرفة من الأجنبي، ولذلك قدم الصحابة أخبار النبي ﷺ، في صحة صوم من أصبح جنبا، وفي وجوب الغسل من التقاء الختسانين بدون الإنزال، على خبر من روى خلاف ذلك

٣- ترجيح الخبر المتفق على رفعه، إذا كان الثاني مختلفاً في وقفـــه علــــى

٧-يرجح المتصل، على المرسل

٨- ترجيح ما سلم سنده على ما في سنده اضطراب

٩- ترجيح ما له شواهد، على ما لا شاهد له

ويكون ذلك بأمور:

مثل: حديث التغليس بالصبح، وهو "أن نساء مؤمنات يشهدن مع رسول الله

ﷺ صلاة الفجر متلفعات بمروطهن، ثم ينقلبن إلى بيوقمن حيث يقضين الصلاة، لا

يعرفهن أحد من الغلس"، فهذا الحديث قدم على حديث الإسفار بصلاة الفجر،

وهو قوله ﷺ "أسفروا بالصبح فإنه أعظم للأجر"، لأن الأول يوافق قوله تعـــالى:

(وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة) آل عمران:١٣٣

٣- أن تشهد السنة بوجوب العمل على وفق الخبر

٣- أن يشهد الإجماع بوجوب العمل على وفق الخبر

٤ -- أن يعضد الخبر قياس

أن يعمل بالخبر الخلفاء

٧- أن يكون الخبر سليما عن التعارض، والثاني نقل عــن الــراوي خلافـــه،

فتتعارض روايتاه

ويكون ذلك بأمور هي:

١- ترجيح الخبر الناقـــل عـــن حكـــم | ١- أن يشهد القرآن بوجوب العمل وفق الخبر

الأصل، فالموجب للعبادة أولى من النافي

٧- يقدم المثبت على النافي

٣- تقديم الخبر الذي يحرم على المبيح

٤- يقدم النهى على الأمر

عقدم الأقرب إلى الاحتياط

٦- يقدم النص على الظاهر

٧- يقدم الظاهر على المؤول

٨- يقدم المنطوق على المفهوم

٩- يقدم العام الذي لم يخصص، على ال- أن يوافق الخبر قول صحابي

العام المخصص

• ١ - تقدم الحقيقة على المجاز

١١- يقدم القول عل الفعل

١) روضة الناظر لابن قدامة: ٤١٢، الأصول لابن عثيمين: ٥٦، الواضح للأشقر: ١٩٣، الإتحاف للنملة: ٢٠٥/٨

# جهات الترجيح بين الأقيسة المتعارضة (١)

مقدمات في الترجيح بين الأقيسة

١- يرجح القياس بما يرجح به الخبر، ومن المعلوم أن القياس له أربعة أركان هي:

- ١) الأصل
- ٢) الفرع
- ٣) حكم الأصل
  - ٤) العلة
- ٢- ركن القياس المعتبر في عملية الترجيح: هو العلة، وهي المركن الرابع من أركبان القياس (علما بـأن يعض الأصوليين يرى الترجيح بين الأقيسة من خلال بقية أركان القياس)
- ٣- الترجيح بين علل الأقيسة يكون: بما يرجح به الخبر ٤- معنى الترجيح هنا: تقوية إحدى العلتين على الأخرى، ويكون ذلك من وجوه، كما يظهر في القائمة المجاورة

١) روضة الناظر لابن قدامة: ٢١٤، الأصول لابن عثيمين: ٥٦، الإتحاف للنملة: ٢٠٥/٨

وجوه الترجيح بين الأقيسة

- أو خبر مرسل

١- موافقة العلة لدليل آخر من: - كتاب - أو سنة - أو قول صحابي

- ٢- أو تكون إحدى العاتين ناقلة عن الأصل (كما قيل في ترجيح الخبر)
  - ٣- أن تقتضى إحدى العلتين الحظر، والعلة الأخرى تقتضى الإباحة
    - ٤- إذا كانت آحدى العلتين مسقطة للحد، والأخرى تثبته
    - ٥- إذا كانت إحدى العلتين تقتضي العتق، والأخرى تقتضي الرق
- ٦- إذا كانت أحدى العلتين تقتضى خفة حكمها والأخرى تقتضي عدم خفته
- ٧- إذا كانت أحدى العلتين حكما والآخر وصفا حسيا، ككونه قوتا أو مسكرا
  - ٨- ترجيح العلة إذا كانت أقل أوصافا
    - ٩- ترجيح العلة بكثرة فروعها
      - ا ١٠- ترجيح العلة بعمومها
  - ١١- ترجيع العلة المنتزعة من أصول، على المنتزعة من أصل واحد
    - ١٢- ترجيح العلة المطردة المنعكسة على ما لا ينعكس
      - ١٣- ترجيح العلة المتعدية على القاصرة
- ١٤- ترجيح العلة إذا كانت وصفا، على ما كانت اسما، لأنه متفق على الوصف، ومختلف في الاسم
  - ١٥- ترجيح ما كان إثباتا على ما كان نفيا
- ١٦- ترجيح العلة المردودة إلى أصل قاس الشارع عليه، كقياس الحج على الدين في أنه لا يسقط بالموت، أولى من قياسهم على الصلاة، لتشبيه النبي ﷺ، الحج بالدين، في حديث الخثعمية
  - ١٧- ترجيح العلة المتفق على أصلها، على العلة المختلف في أصلها
    - ١٨- ترجيح كل علة قوي أصلها:
    - أ- كان يكون أصلها لا يحتمل النسخ، والآخر يحتمل
  - ب- أو يكون أصلها ثبت بروايات كثيرة، والآخر برواية واحدة
  - ج- أو يكون أصلها ثبت بنص صريح، والأخر بتقدير أو إضمار
    - د- أو يكون أصلها أصلا بنفسه، والآخر أصلا لآخر
  - هـ أو يكون أصلها اتفق على تعليله، والآخر اختلف فيه و- أو يكون أصل إحدى العلتين واضحا جليا معينا ومفسرا، والأخر ليس معينا
    - ز- أو يكون أصل إحدى العلتين مغيرا للنفي الأصلى، والأخر مبقيا عليه
  - ١٩- ترجح العلة المؤثرة على الملائمة، والملائمة على الغريب، والمناسبة على الشبهية

#### ثانيا، الأدلة الشرعية المختلف فيها:

#### - المبحوثة في هذا الكتاب:

- 1. الدليل الخامس: شرع من قبلنا
- ٢. الدليل السادس: مذهب الصحابي
- ٣. الدليل السابع: المصالح المرسلة (الاستصلاح)
  - ٤. الدليل الثامن: الاستحسان
    - الدليل التاسع: العرف
  - ٦. الدليل العاشر: الاستصحاب

#### - غير المبحوثة في هذا الكتاب:

- ١. سد الذرائع للمحرمات
- ٢. فتح الذرائع للواجبات
  - ٣. إجماع أهل المدينة
    - إجماع العشرة
  - و. إجماع الخلفاء الأربعة
    - ٦. قياس العكس
- ٧. الأخذ بأخف الضررين
  - ٨. فقد الشرط
- ٩. وجود المانع، ...، وغيرها

# الدليل الخامس: شرع من قبلنا وهو ثلاثة أنواع (١)

المقصود بشرع من قبلنا: الأحكام التي شرعها الله عز وجل للأمم السابقة وقصها علينا القرآن الكريم والسنة المطهرة

ما لم يقم دليل على اعتباره أو إلغائه

ما قام الدليل على نسخه عنا

ما نص القرآن أو السنة على أنه شرع لنا

مثاله: "وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس" المائدة: ٥٤

حكمه: مختلف فيه على قولين:

١ – الحنفية، و بعض المالكية، والشافعية: شرع لنا

٧- أكثر الشافعية ورواية عن أحمد: ليس شرعا لنا

أدلة من قال إنه شرع لنا:

أ- قوله تعالى: (أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده)، فقد أمر الله تعالى، نبيه باتباع جميع الأنبياء، فيكون متعبدا بشرع من قبله.

ب- قوله تعالى: (شرع لكم من النين ما صى به نوحا)، فهذه الآية تدل على أن شرع نبينا محمد مثل شرع غيره من الأنبياء.

توله تعالى: (ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون)،
 وما حكم به النبيون مما أنزله الله تعالى فيجب العمل به.

مثاله: طهارة الثوب إن تنجس، تكون بقطع موضع النجاسة.

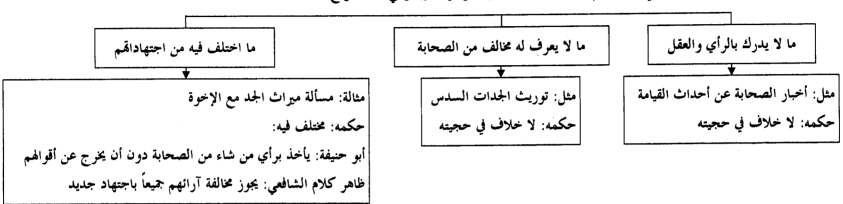
حكمه: لا خلاف في أنه ليس شرعا لنا

مثاله: "كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون"البقرة: ١٨٣

حكمه: لا خلاف في أنه شرع لنا

#### الدليل السادس: مذهب الصحابي

المقصود به: ما يذكره الصحابي من أحكام وآراء دون أن ينسبها للرسول ﷺ، وهي ثلاثة أنواع:



#### الدليل السابع: المصالح المرسلة (الاستصلاح)(ا

اصطلاحاً: هي المصلحة التي لم يشرع الشارع حكماً لتحقيقها، ولم يدل دليل شرعي على اعتبارها أو إلغائها

فما طلب الشارع تحقيقه من مصالح يسمى: مصالح معتبرة، وما نمى عنه يسمى: مصالح ملغاة مثل الربا، والمصالح التي لم يأمر بما ولم ينه عنها : مصالح مرسلة

أنواع المصالح وأمثلتها شروط الاحتجاج بما

١ – المعتبرة: اعتبرها الشارع

مثل: إيجاب القصاص من القاتل المتعمد

لغة: مرسلة بمعنى مطلقة

٢ – الملغاة: ألغاها الشارع

مثل: الربا

٣- المرسلة: لم يعتبر الشارع ولم يلغها:

مثل: - ضرب النقود

- اتخاذ السجون

الجمهور: حجة

أدلتهم: ١ - مصالح الناس متجددة ولو لم يعمل بالمصلحة المرسلة لتعطلت مصالح الناس

٣- من تتبع تاريخ الصحابة والتابعين يتبين له ألهم اعتمدوها مصدراً مــن مــصادر

التشريع

بعض العلماء: ليس حجة

أدلتهم:

٣- الشريعة راعت كل مصالح الناس بالنص والقياس وما خرج عنهما فهو مصصالح

٢- فتح باب المصلحة المرسلة يفتح الباب لأصحاب الأهواء من الولاة وغيرهم

١- أن تكون مصلحة حقيقية، فإن كانت مصلحة وهمية مثل: سلب الرجل حق تطليق زوجته، فلا

٧- أن تكون مصلحة عامة وليست خاصة

٣- أن لا يعارض التشريع لهذه المصلحة حكماً أو مبدأ

ثبت بالنص أو الإجماع

أمثلة على مصالح تحققت فيها هذه الشروط:

 المرأة البكر لا تغرب إذا زنست، لأن في تغريبها. تعريضا لها للفساد.

٢. قتل الجماعة بالواحد، لأنه لـو سـقط القـصاص

بالاشتراك لأدى ذلك إلى اتساع القتل به.

#### الدليل الثامن: الاستحسان(١

- لغة: عد الشيء حسناً
- اصطلاحاً، عدول المجتهد بحكم المسألة عن نظائرها لدليل خاص أقوى من الأول.

أنواعه

•

- الاستحسان بالنص، وهو العدول عن حكم القياس في مسألة إلى حكم مخالف له ثبت بالكتاب أو السنة، مثال: لا يجوز بيع العرايا قياسا، لأنه بيع تمر برطب، وهو داخل تحت النهي عن بيع المزابنة، لكن عدل عن هذا الحكم، وجاز بيع العرايا، لدليل ثبت بالسنة وهو قول الراوي: "ورخص بالعرايا"، فترك القياس لهذا الحبر استحسانا.
- ٢. الاستحسان بالإجماع، وهو العدول عن حكم القياس في مسألة إلى حكم مخالف له ثبت بالإجماع، مثل: الاستصناع لا يجوز قياسا، لأنه بيع معدوم، لكسن عسدل عنسه هسذا، فجساز الاستصناع لأن الأمة تتعامل به من غير نكير، فصار إجماعا.
- ٣. الاستحسان بالعرف والعادة، وهو العدول عن حكم القياس في مسألة إلى حكم آخر يخالفه، لجريان العرف بذلك، مثل: لو حلف شخص وقال: "والله لا أدخل بيتا"، فالقياس يقتسضي أنه يحنث إذا دخل المسجد، لتعارف الناس على عدم إطلاق هذا اللفظ علسى المسجد.
   المسجد.
- ٤. الاستحسان بالضرورة، وهو العدول عن حكم القياس في مسألة إلى حكم آخر مخالف له ضرورة، مثل: جواز الشهادة في النكاح والدخول، لأن الشهادة مشتقة من المسشاهدة وذلك بالعلم، ولم يحصل في هذه الأمور، لكن عدل عن هذا الحكم إلى حكم آخر، وهو جواز الشهادة في النكاح والدخول ضرورة، لأنه لو لم تقبل فيها الشهادة بالتسسامح لأدى إلى الحسرج وتعطيل الأحكام.
- الاستحسان بالقياس الخفي، وهو العدول عن حكم القياس الظاهر المتبادر فيها إلى حكم آخر بقياس آخر، وهو أدق وأخفى من الأول، لكنه أقوى حجة وأسد نظرا، وأصح اسستنتاجا
   منه، مثل: أن من له على آخر دين حال، فسرق منه مثله قبل أن يستوفيه، فلا تقطع يده، لكن إذا كان الدين مؤجلا، فالقياس يقتضي قطع يده، إذا سرق مثلها قبل حلول الأجل، لكن عدل عن هذا الحكم إلى حكم آخر، وهو أن يده لا تقطع، لأن ثبوت الحق، وإن تأخرت المطالبة به، يثير شبهة دارئة، وإن كان لا يلزمه الإعطاء الآن، فعدم قطــع اليـــد هنـــا ثبـــت استحسانا.

#### ١ - الجامع للنملة، ص٣٨٣

#### الدليل التاسع: العرف

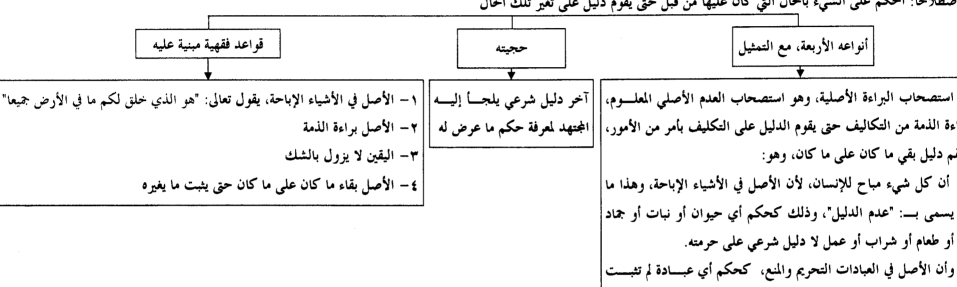
هو ما تعارفه الناس وساروا عليه من قول أو فعل أو ترك، وهو، نوعان:



#### الدليل العاشر: الاستصحاب()

تعريفه لغة: اعتبار المصاحبة

اصطلاحاً: الحكم على الشيء بالحال التي كان عليها من قبل حتى يقوم دليل على تغير تلك الحال



مثل: براءة الذمة من التكاليف حتى يقوم الدليل على التكليف بأمر من الأمور، | فإذا لم يقم دليل بقى ما كان على ما كان، وهو:

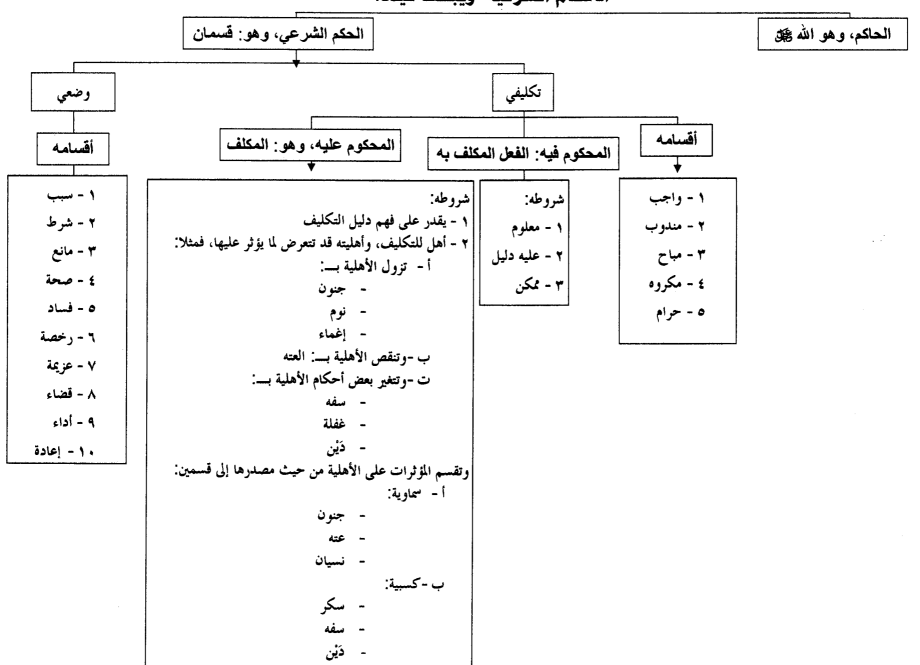
أنواعه الأربعة، مع التمثيل

- أن كل شيء مباح للإنسان، لأن الأصل في الأشياء الإباحة، وهذا ما يسمى بـ: "عدم الدليل"، وذلك كحكم أي حيوان أو نبات أو جماد أو طعام أو شراب أو عمل لا دليل شرعي على حرمته.
- ب- وأن الأصل في العبادات التحريم والمنع، كحكم أي عبسادة لم تثبست بالدليل، فتبقى الذمة بريئة من وجوبها.
- استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي حتى يثبت خلافه، مشل: استصحاب الطهارة إذا شك في الحدث.
- استصحاب ما دل الشرع على ثبوته واستمراره، مثل: استمرارا ملك الإنسان لهذه الأرض، بسبب الشراء مثلاً، حتى يوجد ما يزيله ويغيره.
  - فيما يتعلق بالنصوص الشرعية من كتاب أو سنة:
  - استصحاب حكم العموم والعمل به حتى يرد ما يخصصه.
    - ب- استصحاب العمل بالنص حتى يرد ما ينصخه

١- انظر: الجامع للنملة، ص ٣٧٥

الأحكام الشرعية

#### الأحكام الشرعية، ويبحث فيها:



# أولا، الحاكم وهو الله الله

لا خلاف بين علماء المسلمين في أن مصدر الأحكام الشرعية لجميع أفعال المكلفين هو الله سبحانه وتعالى، سواء أظهر حكمه في فعل المكلف:

- مباشرة من النصوص التي أوحى بما إلى رسوله ...
- أم اهتدى المجتهدون إلى حكمه سبحانه وتعالى في فعل المكلف، بواسطة الدلائل والإمارات التي شرعها لاستنباط أحكامه.

ولهذا اتفقت كلمتهم على تعريف الحكم الشرعي بأنه: "خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين طلبا أو تخييرا أو وضعا"، واشتهر من أصولهم: "لا حكم إلا لله"، وهذا مصداق قوله تعالى: (إن الحكم إلا لله يقص الحق وهو خير الفاصلين)الانعام:٥٠

انظر: علم أصول الفقه، لعبد الوهاب خلاف: ٩٦

# ثانيا، الحكم الشرعي، تعريفه وأقسامه(١)

- تعريف الحكم الشرعي: اصطلاحًا، هو: خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين: طلبا أو تخييرا أو وضعًا، والعلماء يجعلونه قسمين:

- تعريف الحكم لغة: المنع

حكم وضعي

حکم تکلیفی

تعريفه: ما اقتضى طلب فعل من المكلف أو كفه عن فعل أو تخييره بين فعل والكف عنه مثال طلب فعل، وهو قسمان:

- طلب فعل جازم: (أوفوا بالعقود)المائدة: ١
- طلب فعل غير جازم: صلاة السنن الرواتب واستخدام السواك الخ

مثال طلب ترك، وهو قسمان:

- طلب ترك جازم: (لا يسخر قوم من قوم) الحجرات: ١١
  - طلب ترك غير جازم: النهى عن البول قائما

مثال التخيير بين الفعل والكف عنه: تناول هذا الطعام أو ذاك، ومعظم أنواع المعاملات وبالتالي فإن أنواع الحكم التكليفي تفصيلا:

- المطلوب فعله قسمان:

١ - واجب

۲ - مندوب

- المخير بين فعله وتركه: ٣ - مباح

- المطلوب تركه:

٤ - مكروه

٥ - حرام

تعريفه: ما اقتضى وضع شيء سبباً لشيء، أو شرطاً له، أو مانعاً منه، أو كــون الفعــل صــحيحا، أو فاسدا، أو رخصة، أو عزيمة، أو أداء، أو إعادة، أو قضاء، وفيما يلي أمثلة للتوضيح:

- ١. السبب، مثل: غروب الشمس سبب للإفطار في رمضان
  - ٢. الشرط، مثل: الاستطاعة شرط لوجوب الحج
    - ٣. المانع، مثل: القتل مانع من الميراث
    - ٤. الرخصة، مثل: التيمم عند فقدان الماء
- ٥. العزيمة، مثل: الوضوء عند وجود الماء، وعدم وجود مانع من الوضوء كالمرض

وسبب اعتبار الرخصة والعزيمة أحكاما وضعية هو: أن الحكم المشروع هو: جعل الضرورة سسببا في اباحة المحظور، أو طروء العذر سببا في التخفيف بترك الواجب، أو دفع الحرج عن النساس سسببا في

تصحيح بعض عقود المعاملات بينهم، فهو في الحقيقة: وضع أسباب لمسببات

- ٦. الصحة، مثل: أداء الصلاة بشروطها وصفتها الشرعية
  - ٧. البطلان، مثل: أداء الصلاة بغير صفتها الشرعية

سبب اعتبار الصحة والبطلان أحكاما وضعية:

- أن الصحة هي ترتب الآثار الشرعية على الأفعال والأسباب أو الشروط التي باشرها المكلف
- والبطلان هو:عدم ترتب شيء من تلك الآثار،فالحكم بصحة البيع:حكم بسببيته شرعا لأحكامه
  - ٨. الأداء، مثل: أداء الصلاة في وقتها
  - ٩. الإعادة، مثل: من صلى الظهر مرة أخرى، بعد أن صلاه مرة سابقة
    - . ١. القضاء، مثل: أداء الصلاة بعد انقضاء وقتها الشرعى

١- روضة الناظر: ٢٦، أصول الفقه لخلاف: ١٠٠- ١٣٣

## الفرق بين الحكم التكليفي والحكم الوضعي(١)

الفرق بشكل عام: أن الحكم الوضعي هو الوصف المتعلق بالحكم التكليفي، وهذا الوصف قد يكون سببا كأوقات الصلاة سبب لوجوها، أو يكون شرطا، كالحول شرط لوجوب الزكاة، أو مانعا، كالنجاسة تمنع الصلاة، أو وقوع الفعل من المكلف صحيحا أو فاسدا، أو رخصة أو عزيمة أو أداء، أو إعادة، أو قضاء، وفيما يلي بعض الفروق التفصيلية:

الحكم التكليفي

- ١. الخطاب في الحكم التكليفي: خطاب طلب الفعل أو طلب الترك، أو التخيير بينهما،
   فيكون خطاب التكليف هو: طلب أداء ما تقرر بالأسباب والشروط
  - ٢. الحكم الوضعي لا يشترط فيه قدرة المكلف على فعل السبب أو الشرط أو المانع أو
     الرخصة أو العزيمة أو الصحة أو الفساد:
    - فقد يكون مقدورا للمكلف، كالقتل المانع من الإرث
  - وقد يكون غير مقدور للمكلف كدلوك الشمس الذي هو سبب لوجوب الصلاة، وحولان الحول الذي هو شرط لوجوب الزكاة
    - ٣. في الحكم الوضعي، قد يعاقب أشخاص بفعل غيرهم، ولهذا وجبت الدية على العاقلة
  - لا يشترط في الحكم الوضعي أن يكون معلوما للمكلف، وبالتالي فقد يرث الإنسان دون علمه، وتحل المرأة بعقد أبيها عليها، ويضمن الناسي والنائم ما أتلفوه، الخ
    - ٥. الحكم الوضعي يتعلق بالمكلف وغير المكلف:
    - فمما تعلق بالمكلف: المكلف تجب عليه الزكاة ويضمن ما أتلفه لغيره
      - ومما يتعلق بغير المكلف:
      - المجنون والصبي: تجب الزكاة في مالهما
      - ٢) يضمن الناسي والنائم: ما أتلفوه لغيرهم

فيحون حطاب التكليف هو. طلب أداء ما تفرر بالاسباب والشروط ٢. الحكم التكليفي يشترط فيه قدرة المكلف على فعل الشيء المكلف به

- ٣. الحكم التكليفي يتعلق بالكسب والمباشرة للفعل من الشخص نفسه:
  - فإن عمل شيئا يوافق أمر الشارع يؤجر عليه
  - وإذا عمل شيئا مخالفا لأمر الله عز وجل، فإنه يأثم
- ع. يشترط في الحكم التكليفي أن يكون معلوما للمكلف، وأن يعلم أن هذا التكليف صادر
   من الله تعالى
- هــــي: الحكم التكليفي لا يتعلق إلا بفعل المكلف الذي توافرت فيه شروط التكليف وهـــي: البلوغ والعقل والفهم

١- الإتحاف للنملة ٢/ ١٩٠، والجامع للنملة: ٨١

#### أقسام الحكم التكليفي إجمالان

أقسام الحكم التكليفي بشكل عام هي: واجب، ومندوب، ومباح، ومكروه، وحرام، ويمكن أن نقسم هذه الأحكام الخمسة ثلاثة أقسام، كما يلي:

مطلوب تركه

مخير بين فعله وتركه

١ – واجب: ما طلب الشارع فعله طلباً حتماً، مثل: صيام رمضان

٣ – مندوب: ما طلب الشارع فعله طلباً غير حتم، مثل: النوافل في

مطلوب فعله

كيف يعرف المندوب:

١. أن تكون صيغة الطلب لا تدل على تحتيمه، مثل: يسن كذا / يندب كذا

٢. إن اقترنت بطلبه قرائن تدل على عدم التحتيم، والقرائن مثل:

ما يؤخذ من مبادئ الشريعة العامة وقواعدها الكلية

عدم ترتیب العقوبة على الفعل

مباح: ما خير الشارع المكلف بين فعله

مثل: أمثلته كثيرة جـــداً، لأن الأصـــل في الأشياء الإباحة، كأكل التفاح

كيف يثبت المباح:

وتركه

١- صيغ النص الشرعي مثل:

√ "لا جناح"

√ "أحل لكم"

١ – مكروه: ما طلب الشارع من المكلف الكف عن فعله طلباً غير حتم، مثل: أكـــــل الثوم دون طبخ

كيف يعرف المكروه:

- دلالة الصيغة، كالصيغ التي بلفظ: "كره" و "بغض" وما اشتق منها
  - اقتران صيغة النهي بما يدل على أن النهي للكراهة
- ٧ حرام: ما طلب الشارع الكف عن فعله طلباً حتماً، مثل: شوب الخمر

كيف يعرف الحرام:

- ١- بالصيغة الخبرية الدالة عليه، مثل: (حرمت عليكم الميتة) المائدة: ٣
  - ٢ صيغة طلبية هي أي، مثل: (لا تقربوا الزنا) الإسراء: ٣٦
  - ٣- صيغة طلبية هي أمر، مثل: (إنما الخمر...فاجتنبوه)المائدة. ٩٠
- ٤ ترتيب عقوبة على الفعل، مثل: (والذين يرمون المحصنات ...فاجلدوهم) النود: ٦٣

- ١ -- محرم أصالة: فعل حكمه الشرعي التحريم من الابتداء، مثل: الزنا
- ٧- محرم لعارض: فعل حكمه الشرعي ابتداء الوجوب أو الندب أو الإباحــة ولكــن اقترن به عارض جعله محرماً، مثل: الصلاة في الثوب المغصوب

١ – روضة الناظر: ٢٦، أصول الفقه لجلاف: ١٠٠ – ١٣٣

ملاحظات:

١ - أقسام الحكم التكليفي الخمسة أعلاه عند الجمهور، أما الحنفية فيقسموها إلى سبعة أقسام:

فالواجب قسمان: ما طلب بدليل قطعي فهو فرض وما طلب بدليل ظني فهو الواجب

والحرام قسمان: ما نمي عنه بدليل قطعي فهو الحرام وما نمي عنه بدليل ظني فهو المكروه تحريماً

٣- قد تعتري الفعل الأحكام الخمسة، وذلك بحسب ما يلابسه كالزواج فقد يكون فرضاً أو مندوباً أو مباحاً أو مكروهاً أو حراماً

#### أقسام الحكم التكليفي تفصيلا



#### تقسيمات الواجب(١)

من حيث التعيين وعدمه

من حيث المقدار المطلوب من المكلف

من حيث المطالب بأدائه

من حيث وقت أدائه

أولا، معين: ما طلبـــه الـــشارع| بعينه، ومثاله: الصلاة

ثانيا، غير معين: ما طلبه الشارع واحداً من أمور معينة، ومثالسه: أحد خصال الكفارة

أولا، عيني: ما طلب الشارع فعله من فرد من | |أولا، محدد: ما عين الشارع له مقدارا معلوماً بحيث لا تبرأ ذمة المكلف من هذا الواجـــب إلا إذا أداه ا على ما عينه الشارع، ومثاله: الصلاة/ الزكاة

ثانيا، غير محدد: ما لم يعين الشارع مقداره بل طلبه من المكلف بغير تحديد، مثاله: التعاون على البر أفراد المكلفين، ولا يجزي قيام مكلف به عـــن

المكلفين، لا من كل فرد منهم بحيث إذا قام به بعض المكلفين سيقط الإثم عين الباقين،

أيهما أهم فرض العين أم فرض الكفاية: فرض العين أهم، لأنه مفروض حقا للنفس، فهو أهم وأكثر مشقة، بخلاف فرض الكفاية، فإنه مفروض حقا للكافة، والأمر إذا عـــم خــف، وإذا خص ثقل، وقيل: من اشـــتغل بفـــرض الكفاية وعليه فرض عين، وزعم أن مقصوده الحق، فهو كذاب، مثل من ترك الصلاة، واشتغل في نسج الثياب فصدا لستر العورات

أولا، مؤقت: ما طلب الشارع فعله حتماً في وقت معين، | وهو قسمان:

- ١. مضيق: وهو: ما حدد وقت أدائه، بحيث لا يسع غيره، | | آخر، ومثاله: الصلاة/ الزكاة مثل: صوم رمضان
- ٢. موسع: وهو ما حدد وقت أدائه، بحث يسسعه ويسسع | إثانيا، كفائي: ما طلب الشارع فعله من مجموع | غيره من جنسه، مثل: صلاة الظهر، والواجب الموسمع يضيق بطريقين:
  - الانتهاء إلى آخر الوقت بحيـت لا ينفـصل | ومثاله: صلاة الجنازة زمانه عنه
    - بغلبة الظن بعدم البقاء إلى آخر الوقت، كما لو كانت المرأة تعرف أن الحـــيض يأتيهــــا في | ساعة معينة من الوقت، فيجب عليها الفعل

## أقسام الحكم الوضعي(١)

الأداء والقضاء والإعادة

الصحة وعكسها البطلان

العزيمة وعكسها الرخصة

الشرط وعكسه المانع

تعريفه: ما جعله الشارع علامــة علــى مُسَبَّبة، وربط وجود المسسَبَّب بوجــوده وعدمه بعدمه

وقيل، هو: أمر ظاهر منتضبط جعلمه الشارع علامة على حكم شرعي هـو:

مثل: دخول الوقيت سيبب لوجيوب الصلاة

- \* يلزم من وجوده وجود المسبب
- \* ويلزم من عدمه عدم المسبب
- \* كل علة للحكم تسمى سببه، ولسيس كل سبب للحكم يسمى علته
- يلزم من وجوده وجود ومن عدمــه عدم

تعريف العزيمة: ما شرعه الله أصالة من الأحكام العامة التي لا تختص بحال دون حـــال ولا بمكلف دون مكلف

له في الإفطار

تعريفه الرخصة:

- ما شرعه الله من الأحكام تخفيفً علي المكلف في حالات تقتضي هذا التخفيف
- وقيل: ما شرع لعذر شـاق في حـالات خاصة
- وقيل: استباحة المحظور بدليل مــع قيــام دليل الحظر

مثل: السفر سبب للفطر في رمضان

سواء كان عبادة أو معاملة:

مثال المعاملات: بيع ما لا يملك

تعريفه الصحة: اعتبار الشرع الشيء في حق حكمه، فصحة الشيء: استجماعه لجميع شروطه وأركانه وارتفاع موانعه،

مثال العبادات: وقوع الصلاة صحيحة مثال المعاملات: وقوع البيع صحيحا تعريف البطلان: عدم اعتبار الشيء في حق حكمه، بمعسني عسدم استجماعه شروطه وأركانه، وعدم انتفاء موانعه مثاله في العبادات: الصلاة بلا طهارة

تعریف الشرط: أمر خارج عن حقيقة المشروط، ويلزم من عدمه عدم المشروط، ولا يلـزم

من وجوده وجوده

يلزم من وجوده وجود مثل: الطهارة شرط للصلاة تعريف المانع: مسا يلسزم مسن وجوده عدم الحكم أو بطــــلان

• يلزم من عدمه عدم ولا

مثل: القتل مانع من الإرث

یلزم من وجوده عدم

تعريف الأداء: فعل الــشيء في وقته، مثـــل: أداء صــــلاة الظهر في وقتها

تعريف القضاء: فعل السشيء بعد خروج وقته المعين شرعا، مثل: من صلى الطهر بعد خروج وقت الظهر، ودخول وقت العصر

تعريف الإعادة: فعل الشيء مرة أخرى، مثل: إعادة صلاة الظهر التي كان قد صلاها

#### الحكم الوضعي الأول: السبب، وتقسيماته(١)

#### من حيث القول والفعل

أ- سبب قولي لفظي، وهو: ما كان معتمدا على القول
 واللفظ، كصيغ العقود

ب-سبب فعلي، وهو: ما كان ناشئا عن الفعل، كالقتل
 سبب للفصاص، وشرب الخمر للحد

الفرق بينهما:

الأسباب القولية: لا تصح من السفيه والمحجور عليه، كما لو أعتق عبده أو وهبه أو باع

الأسباب الفعلية: تصح من السفيه والمحجور عليه، كما لو وطأ المحجور عليه أمته، فإنها تصير أم ولد

#### من حيث فعل المكلف وقدرته

أ- سبب من فعل المكلف مقدوراً له، أمثلة:

- القتل العمد سبب لوجوب القصاص
  - عقد البيع سبب لإثبات الملك
- عقد الإجارة سبب لجواز الانتفاع بالمؤجر
  - عقد الزواج سبب لإثبات حل الوطء
  - ملك النصاب سبب لوجوب الزكاة

ب-سبب ليس من فعل المكلف ولا مقدوراً له، أمثلة:

- دخول الوقت سبب لإيجاب الصلاة
  - القرابة سبب للإرث
- الصغر سبب لثبوت الولاية على الصغير

# من حيث المسبّب

أ- سبب لحكم تكليفي، مثل:

- دخول الوقت سبب لإيجاب إقامة الصلاة
  - شهود رمضان سبب لإيجاب صومه
  - ملك النصاب سبب لإيجاب الزكاة
    - السرقة سبب لإيجاب القطع
- المرض سبب الإباحة الفطر في رمضان، ... الخ

ب-سبب لإثبات ملك أو حل، أو لإزالة ملك أو حل، مثل:

- البيع سبب لإثبات الملك/ للمشتري
  - البيع سبب لإزالة الملك/ للبائع
    - العتق سبب لإسقاط الملك
    - الوقف سبب لإسقاط الملك
  - عقد الزواج سبب لإثبات الحل
    - الطلاق سبب لإزالة الحل
  - القرابة سبب لاستحقاق الإرث
  - المصاهرة سبب الستحقاق الإرث
    - الولاء سبب لاستحقاق الإرث
- إتلاف مال الغير سبب لاستحقاق الضمان على المتلف
  - الشركة سبب لاستحقاق الشفعة

إذا وجد السبب سواء أكان من فعل المكلف أم لا:

- وتوافرت شروطه
  - وانتفت موانعه

ترتب عليه حكمه سواء:

- أكان مسببه حكماً تكليفياً
- أم إثبات ملك أو حل أو إزالتهما

#### السبب، وعلاقته ببعض الأحكام الوضعية

السبب والعلة السبب والأداء والإعادة والقضاء السبب والصحة والفساد لغلة هي: الوصف العرف للحكم، وتعتار في عن أقسام السيب، الصحة، هي: موافقة الفعل ذي الوجهين لأمر الشارع بالأواد هديد الهن أولاك وفعد القبور لمعربها الأستنات فالنب أغاض ألفاه جناك التناب يقسم إلى النمي والإعلاق بن على العال بالحديث العالم على ال 18 التي ا والفساد، هو: مخالفة الفعل ذي الوجهين لأمر الشارع والقضاء دهوام فعل بعد خروج وقد الخدد شرغا . سبت معتول المن الى ال العقل بقوك ارضاط الحكن به الفيانا، والصحة والقساد داخلان في السبب، لأن حقيقة السبب قد يستمن أسنا وأعلم عثل السرقة فهي أسب اللفاح توعله للفطح إرا and the second second أنسب غن معقال العلي: وهل اللَّذي لا بشرك العقل ارتباط الحكم • إذا استول أركانه وشروطه، فسيان هسلما سبب به، فهذا يضمي سُبُّ: لا عله: كُلاحُولُ الرقسَّتُ، بِالنَّسِي سُنَيًّا المتحقة وترثب آلاره عليه الرخوب العارة ود يسن فيت الدم في كنا المناسسة بساي . وإذا لم يستوف أركانه وشروطه، فإن هذا سنبب الدخول الزقك وباجوب الصلاة بعينها القساداء وعدم ترتب آثاره غليد

الاشتراط أن لا يوجد أثر العقد إلا إذا وجد الشرط، وهذا ينافي |

مقتضى العقد وهو: أن حكمه لا يتراخى عنه، ولذا بطل البيـــع

المعلق على شرط، والزواج المعلق على شرط، فالشرط الجعلــــي

إذا اعتبره الشارع صار كالشرط الشرعى

#### الحكم الوضعي الثاني: الشرط(١)

تعريفه: أمر خارج عن حقيقة المشروط يلزم من عدمه عدم المشروط ولا يلزم من وجوده وجودُه علاقته بالسبب أمثلة أقسامه مع التمثيل الفرق بينه وبين الركن ١ – الزوجية شرط لإيقاع الطلاق: مع أن كلا منهما يتوقف وجود الحكم على ا ١ - شرعى: يشترط بحكم الشرع الشروط الشرعية تكمل السبب وتجعل - فإذا لم توجد لم يوجد طلاق أثره يترتب عليه مثل: جميع الشروط التي اشترطها الشارع في الـــزواج والبيـــع وجوده إلا أن: مثال: -- وإذا وجدت لا يلزم وجـــود – الركن جزء من حقيقة الشيء مثل: الركوع | | والهبة والوصية والعبادات والحدود، الخ. الطلاق ١- القتل سبب لإيجاب القصاص ولكن ركن الصلاة لأنه جزء من حقيقتها ٧- جعلى: يشترط من المكلف بشرط أن يكون عمداً عدو اناً ٢ – الوضوء شرط لصحة إقامة الصلاة: مثل: ما يشترطه الزوج ليطلق زوجته وما يشترطه السيد ليعتق - الشرط أمر خارج عن حقيقة الشيء، – فإذا لم يوجد لا تصح الصلاة ٧- عقد الزواج سبب لملــك المتعـــة، وليس من أجزائه، مشل: الطهارة شرط عبده الصلاة، لأنما أمر خارج عن حقيقتها ولكن بشرط أن يحضره شاهدان - ولا يلزم من وجــوده إقامـــة ويشترط في هذا النوع: أن يكون الشرط غير مناف حكم العقد وهكذا كل الصلاة أو التصرف، فإذا كان منافياً حكم العقـــد بطـــل العقـــد، لأن - عقد الشرط مكمل للسبب. - أو تصرف مثال ذلك: العقود التي تفيد الملك التام أو الحل التسام، كعقه لا يترتب أثره عليــه إلا إذا تــوفرت البيع وعقد الزواج. حكمها الشرعي: أن الأثر المترتب على كـــل واحـــد منـــها لا أ شروطه يتراخى عن صيغته، فإذا عقد المكلف بيعاً أو زواجـــاً، وعلـــق واحداً منهما على أن يوجد شرطه في المستقبل، فإن مقتضى هذا ا

#### الحكم الوضعي الثالث: المانع(١)

المانع لغة: الحاجز أو الحائل

المانع اصطلاحا: وصف يلزم من وجوده عدم متعلقه، ولا يلزم من عدمه وجوده ولا عدمه

التوضيح التوضيح الرق وصف متعلق بشخص وارث، كابن الحالّ: مانع من الزكاة فلولا هذا الوصف لورث من تركة أبيه ا

الرق وصف متعلق بشخصٍ وارثٍ، كابن الميست مسئلا، فلولا هذا الوصف لورث من تركة أبيه الميست، ولكسن لوجود هذا الوصف منع من الإرث، فيكون هذا الوصف مانع من موانع الإرث

علما بأن عدم الرق لا أثر له في وجود الإرث ولا عدمــه، فقد يعدم الرق، ولكن يكون الشخص ليس من الــوارثين أصلا أو محجوبا بوارث آخر، كأن يكون الميت لــه ابــن وابن ابن، وكلاهما حر غير رقيق، فابن الابن لا يرث مــع أنه ليس برقيق، لأنه محجوب بالابن

أصول الفقه للسلمي: ٥٨

#### الحكمين الوضعيين الرابع والخامس: الرخصة والعزيمة 🗥

سبب عد الرخصة من أقسام الحكم الشرعي

أن الحكم المشروع هو:

- جعل الضرورة سبباً في إباحة المحظور
- أو جعل طروء العذر سبباً في التخفيف بترك
   الواجب
- أو جعل دفع الحرج عن الناس سبباً في تسصحيح
   بعض عقود المعاملات بينهم

أنواع الرخص

أولا: إباحة المحظورات عند الضرورات أو الحاجات

شل:

شرب الخمر للمضطر

أكل الخترير للمضطر

- النطق بكلمة الكفر للمكره

ثانياً: إباحة ترك الواجب عند المشقة

مثل:

- الإفطار في رمضان

قصر الصلاة عند السفر

ثالثاً: تصحيح بعض العقود الاستثنائية التي لم تتوافر فيها الشروط

العامة لانعقاد العقد وصحته، دفعا للحرج عنهم

مثل:

- عقد السلم

- عقد الاستصناع

- عقد الإجارة

- عقد الوصية

الرحصة: ما شرعه الله من الأحكام تخفيفاً على المكلف في حالات خاصة تقتضى هذا التخفيف

تعريفهما

- أو ما شرع لعذر شاق في حالات خاصة

أو استباحة المحظور بدليل مع قيام دليل الحظر

مثل:

- الفطر في رمضان للمسافر

- جواز أكل لحم الخترير للمضطر

العزيمة: ما شرعه الله أصالة من الأحكام العامة التي لا تخستص

بحال دون حال ولا بمكلف دون مكلف

مثل:

- صوم رمضان

حرمة أكل لحم الحتزير

#### الحكمين الوضعيين السادس والسابع: الصحة والبطلان(١)

-: سبب اعتبار الصحة والبطلان من أقسام الحكم الوضعي

١- أن الصحة هي ترتب الآثـــار الـــشرعية علــــى الأفعـــال
 والأسباب والشروط التي باشرها المكلف

۲ - والبطلان هو عدم ترتب الآثار السشرعية على الأفعسال
 والأسباب و الشروط التي باشرها المكلف

مثال: الحكم بصحة البيع حكم بد: سببيته شرعاً لأحكامه

الصحة والبطلان يتعلقان بـــ:

أولا، أفعال مطلوبة من المكلفين، مثل:

- صلاة - صيام - زكاة - حع معنى صحتها: أن تترتب آثارها الشرعية عليها

كيف تقع صحيحة؟ بأن تؤدى مستكملة لـ:

أركانما
 وشروطها

ثانيا، أسباب شرعها الشارع، مثل:

- زواج - طلاق - بيع - هبة

معنى صحتها: أن تترتب آثارها الشرعية عليها

كيف تقع صحيحة؟ أن تؤدى مستكملة:

أركانماوشروطها

ثالثا، شروط شرعها الشارع، مثل: الطهارة للصلاة

معنى صحتها: أن تترتب آثارها الشرعية عليها

كيف تقع صحيحة؟ أن تؤدى مستكملة:

اركالهاوشروطها

\_\_\_\_

معنى الصحة: ترتب الآثار الشرعية على:

1 - ما طلبه الشارع من المكلفين من أفعال

معناهما

٢ - ما شرعه الشارع للمكلفين من أسباب

٣- ما شرعه الشارع للمكلفين من شروط

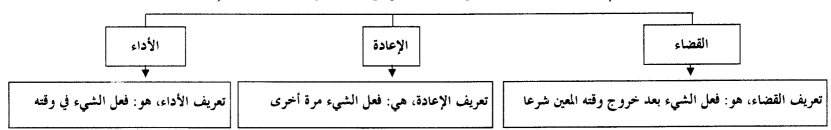
معنى البطلان: عدم ترتب الآثار الشرعية على:

1 - ما طلبه الشارع من المكلفين من أفعال

٧- ما شرعه الشارع للمكلفين من أسباب

٣- ما شرعه الشارع للمكلفين من شروط

## الأحكام الوضعية الثامن والتاسع والعاشر: القضاء والإعادة والأداء



#### ثالثا: المحكوم فيه(١)

#### هو فعل المكلف الذي تعلق به حكم الشارع

يشترط في الفعل المكلف به أن يكون:

- ١ معلوماً للمكلف علماً تاماً، حتى يستطيع المكلف القيام به كما طلب منه
- ٢- معلوماً أن التكليف به صادر ممن له سلطان التكليف وممن يجب على المكلف إتباع أحكامه
  - ۲- معدوما
- ٤- ممكنا، أو أن يكون في قدرة المكلف أن يفعله أو يكف عنه، ويتفرع عن هذا الشرط أمران:
  - الأول: أنه لا يصح شرعاً التكليف بالمستحيل بنوعيه:
- ١. المستحيل لذاته: أي المستحيل عقلاً، مثل: أن يوجد الإنسان في مكانين مختلفين في نفس الوقت
  - ٢. المستحيل لغيره: أي المستحيل عادة، مثل: أن يحمل الإنسان جبلا
    - الثاني: لا يصح شرعاً تكليف المكلف:
  - ١. بأن يفعل غيره فعلاً أو يكف غيره عن فعل، مثل: أن يكلف عمرو، أن يصلي زيد
  - ٢. أو تكليفه بأمر جبلي للإنسان مثل: الغضب والخوف والطول والقصر واللون الخ
    - وهذا الشرط لا يعني عدم وجود مشقة في الأفعال والتكليفات الشرعية، فالمشقة نوعان:
  - ١. معتادة: كمشقة الأعمال الحياتية المختلفة وهذه لا تخلو منها التكاليف الشرعية
- ٢. غير معتادة: كمشقة الرهبنة والوصال في الصوم، لذا شرع الله لنا الرخص عند وجسود الأعسذار
   لصرف هذا النوع من المشقة

- ه- فعل واجب: الوفاء بالعقد، وهذا الوجوب مستفاد من قوله تعالى:
   "أوفوا بالعقود" المائدة المائ
  - ١ فعل مندوب، صلاة الضحى
    - ٢- فعل مباح، أكل الفواكه
  - ٣- فعل مكروه، الشرب واقفا

#### رابعا، المحكوم عليه (المكلف)(ا)

تعريفه: هو المكلف الذي تعلق حكم الشارع بفعله، وله شرطان:

أن يكون أهلاً لما كلف به

القدرة على فهم دليل التكليف

معنى الأهلية لغة: الصلاحية، يقال: أهل لكذا، أي: صالح لكذا

معنى الأهلية اصطلاحاً: يتضح من خلال تعريف قسميها فيما يلي:

أهلية وجوب وهي: صلاحية لإنسان لان تثبت له حقوق وتجب عليه واجبات
 ب-أهلية أداء وهي: صلاحية المكلف لأن تعتبر شرعاً أقواله وأفعاله، بحيث إذا صدر
 منه عقد أو تصرف، كان معتبراً شرعاً وترتبت عليه أحكامه

والقدرة على فهم أدلة التكليف تتحقق بــ:

أ- العقل

وبما أن العقل أمر خفي فقد ربط الشارع التكليف بأمر ظاهر يدرك بالحس هو مظنة العقل وهو: البلوغ

وبالتالي فلا تكليف على: المجنون والصبي والغافل والنائم والسكران

قال رسول الله ﷺ "رفع القلم عن ثلاثة ..."

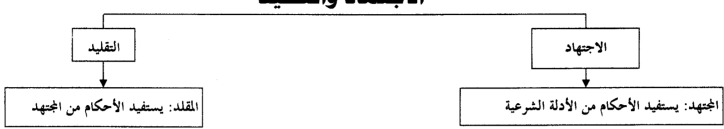
وقال ﷺ "من نام عن صلاة ..."

ب- كُون النصوص التي يكلف بما العقلاء في متناول عقولهم

## أقسام الأهلية، وحالات الإنسان بالنسبة لأهلية الأداء(١)

أهلية الوجوب أهلية الأداء حالات الإنسان بالنسبة لأهلية الأداء تعريفها: هي صلاحية الإنسان لأن تثبت له حقوق | تعريفها: وهي صلاحية المكلف لأن تعتبر شرعًا أقواله وأفعاله: أولا، أن تكون معدومة وهذه تكون لــ: وتجب عليه واجبات · فإذا صدر منه عقد أو تصرف اعتبرا شرعاً وترتبت عليه أحكامه/معاملات -- الطفل لمن تثبت: تثبت لكل إنسان: وإذا صلى أو فعل أي واجب اعتبر شرعاً وسقط عنه الواجب/عبادات - المجنون (فاقد العقل) – ذکر أو أنثى وإذا جني على غيره في نفس أو مال أخذ بجنايته وعوقب/جنايات جنین أو طفل أو ممیز أو بالغ و تثبت لــ: - لا تترتب آثار شرعية على: أقوالهما، وأفعالهما رشید أو سفیه - البالغ - العاقل إذا جنيا على نفس أو مال يؤاخذان مالياً لا بدنياً عاقل أو مجنون عوارض أهلية الأداء، قسمان: ثانيا، أن تكون ناقصة وهذه تكون لـ: - صحيح أو مريض أولا، من حيث مصدرها - المميز الذي لم يبلغ الحلم حالات الإنسان بالنسبة لأهلية الوجوب: ١ – عارض سماوي، مثل: المعتوه: ضعيف العقل ١ – أهلية ناقصة، ولها حالتان: – الجنون - العتة - النسيان أ- إذا صلح أن تثبت له حقوق لا أن تجب عليه ٣ - عارض كسبي، مثل: ١ - يصح تصرفهما النافع لهما، مثل: قبول الهبة بدون إذن وليه واجبات، مثالها: الجنين في بطن أمه - السكر - السفه - الدَّين ٣- لا يصح تصرفهما الضار ضرراً محضاً لهما، مثل: التبرعات حتى ا ب- إذا صلح أن تثبت عليه واجبات لا أن تثبت ثانيا، من حيث آثارها: لو أذن وليه له حقوق، مثالها: الميت ١ – عوارض تزيلها، مثل: ٣- تصرفات دائرة بين النفع والضرر تصح بإذن وليه، مثل: البيع ٣- أهلية كاملة، تثبت لكل إنسان منذ ولادته – الجنون ثالثا، أن تكون كاملة وهذه تكون لـــ: البالغ، العاقل – النوم - الإغماء عوارض أهلية الوجوب: الجنين تثبت له أهلية ٣ – عوارض تنقصها، مثل: العتة حكمهما: تترتب الآثار الشرعية كاملة على: وجوب ناقصة، وبعد ولادته تثبت له أهلية وجوب ٣- عوارض لا تزيلها ولا تنقصها، لكن تغير بعض أحكامها لاعتبسارات - أقوالهما كاملة، ثم لا يعرض لها شيء: ينقصها، أو يزيلها ومصالح، مثل: - وأفعالهما - الدَّين - الغفلة – السفه

## الاجتهاد والتقليد



| نشام                            | عُنْمَادِ نِعْسَمُ الْكَنْفِينَ ثَلَاثَهُ إِ | بعثن ا |  |
|---------------------------------|----------------------------------------------|--------|--|
| يقدر أن استنباط الحكم من الدليل | يعرف الدليل                                  | مجتهد  |  |
|                                 | يعرف الدليل                                  | متبع   |  |
|                                 | لا يعرف الدليل                               | مقلد   |  |

#### الاجتهاد: تعريفه، وأهميته، وحكمه، وأركانه

لغة: بذل الجهد، والجهد هو الوسع والطاقة

اصطلاحاً: بذل الوسع في إدراك حكم شرعي بطريق الاستنباط ممن هو أهل له

الجتهد: وهو الفقيه المستوفي للشروط
 الجتهد فيه: الواقعة المطلوب حكمها بالنظر والاستنباط لعدم ظهور حكمها في النصوص، أو لتعارض الأدلة فيها ظاهراً
 النظر وبذل الجهد: وهو فعل المجتهد الذي يتوصل به إلى الحكم

 فرض كفاية: على الأمة الإسلامية، وبالتالي فإنه يجب على أولي الأمر أن يهيئوا الفرص لإعداد العلماء القادرين على الاجتهاد

٢. فرض عين: على العلماء والفقهاء
 القادرين عليه

تكمن أهمية الاجتهاد: في أنه يثبت قدرة الـــشريعة الإســـلامية علـــى مواكبة مستجدات العصر، وتقديم الحلول لنوازله، ثما يؤكـــد مرونــة الشريعة، وواقعيتها، وصلاحيتها لكل زمان ومكان، وقد قال رســول الله على: "إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب، فله أجران، وإذا حكــم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر "مفن عله، فهـــذا الحــديث يعكــس حــرص الرسول على أن تبقى الشريعة مستوعبة لكل مــا يــستجد مــن الرسول كما أنه يمكن رصد عدد من الفوائد الأخرى عند الحــديث عن أهمية الاجتهاد مثل: تحصيل الأجر للمجتهد، والحث على طلــب العلم من الكتاب والسنة، وآثار السلف، و زيادة وتأكيد الارتباط كما.

## أنواع الاجتهاد من حيث من يقوم به، وموضوعه ومجاله

موضوع ومجال الاجتهاد

أنواع الاجتهاد من حيث من يقوم به

الاجتهاد الجماعي: أن يصدر الاجتهاد عن ثلة من العلماء والفقهاء الشرعيين، وثلة من الخبراء والمتخصصين في مجالات العلوم الأخرى، كالطب والاقتصاد الخ، وفي العادة يتم هذا الاجتهاد ضمن مؤسسات وهيئات، مثـــل: مجـــامع الفقـــه وهيئات كبار العلماء ومراكز البحث والإفتاء، ومن أشهر هذه المؤسسات المعاصرة:

- ١. مجمع الفقه الإسلامي في جدة
- ٢. مجمع الفقه الإسلامي في الهند
- ٣. هيئة كبار العلماء في السعودية
- عجمع البحوث الإسلامية في القاهرة
- المجلس الأوروبي للإفتاء والبحوث في القارة الأوروبية

وهذا النوع من الاجتهاد من ضرورات العصر الحاضر، ولعل أهم أساب وجوده:

- ١. كثرة المستجدات والمكتشفات وتشعب العلوم وتفرعها وتداخلها، مما يعقد إمكانية أن يحييط هما شيخص واحد، فكيف مثلا يستطيع شخص ما أن يمتلك كل شروط الاجتهاد، ثم بعد ذلك يعرف كل ما يتعلق بالأحكام الطبية التخصصية المتعلقة بالهندسة الوراثية والجينات وأطفال الأنابيب، الخ من فروع المواضيع الطبية التخصصة
- ٢. لعل هناك سببا آخر يتمثل في عدم وصول العلماء المعاصرين، لمستوى علماء الـــسلف في القـــدرة العلميـــة،
   والمعرفة المتكاملة في فروع العلوم المختلفة اللازمة للمجتهد، مثل معرفة قدر كاف من علوم القرآن والـــسنة
   واللغة العربية وأصول الفقه والفقه، وغير ذلك من شروط الاجتهاد

الاجتهاد الفردي: هو الاجتهاد الصادر من أحد علماء الشريعة منفردا، سواء: من السلف، مثـــل: الخلفـــاء الأربعـــة والأئمة الأربعة، أبي حنيفة والشافعي ومالك وأحمد رحمه الله تعالى، أو الخلف، وهذا النوع من الاجتهاد هـــو الأقـــدم والأصل، والذي كان على مر العصور مصدر الأحكام الاجتهادية للنوازل

- النص الشرعي القطعي الواضح الدلالـــة، لأنـــه لا مجـــال
   للاستنباط فيه، فلا خلاف أنه لا اجتهاد مع النص
  - ٢. المسائل المجمع عليها إجماعا معتبرا

#### شروط الاجتهاد

شروط تتعلق بادلة الأحكام

١ - الإسلام

شروط شخصية في المجتهد

٧- العقل

٣- البلوغ

٤ - العدالة

١ – شروط تتعلق بالقرآن الكريم:

★ معرفة الآيات الدالة على الأحكام

★ معرفة الناسخ والمنسوخ من الأحكام الواردة في القرآن

٢ - شروط تتعلق بالسنة المطهرة:

★ معرفة الأحاديث الدالة على الأحكام

★ معرفة الناسخ والمنسوخ من الأحكام الواردة في السنة

★ معرفة ما يصح من الأحاديث وما لا يصح

٣- شروط تتعلق بالقرآن والسنة معا:

★ أن يكون عارفاً بدلالات ألفاظهما، خبيراً بما يصح من الأساليب وما لا يصح

★ أن يعرف أحكام النسخ الواقع بين القرآن والسنة، وما يصح منه وما لا يصح، الخ

٤- شرط يتعلق الإجماع: معرفة مواطن الإجماع حتى لا يخالفها

٥- شروط تتعلق بكل طرق الاستدلال، سوء المتفق عليه أو المختلف فيه:

★ أن يعرف حقيقتها

★ أن يعرف شروط الاستدلال كا

★ أن يعرف كيفية الاستدلال بما

★ أن يكون عارفاً بمراتبها، من حيث أولوية الاستدلال بما

★ أن يكون عارفا بطرق الجمع بينها عند التعارض

★ أن يكون عارفا بطرق الترجيح بينها عند التعارض، إذا لم يستطع الجمع

ادلة الأحكام أو طرق الاستدلال، التي هي محل الاجتهاد المتفق عليه المختلف فيه المختلف فيه المتعلق المتع

٣. الإجماع

٤. القياس

شرع من قبلنا
 وزاد بعضهم:

٥. العرف

٣. الاستصلاح

٤. مذهب الصحابي

٧. إجماع أهل المدينة

٨. إجماع العشرة

٩. إجماع الخلفاء الأربعة

٩ ٩ . قياس العكس

١١. سد الذرائع للمحرمات

١٢. فتح الذرائع للواجبات

١٣. الأخذ بأخف الضررين

١٤. فقد الشرط

١٥. وجود المانع

## تجزؤ الاجتهاد، وهل كل مجتهد مصيب ومأجور؟(١)

المقصود بتجزؤ الاجتهاد: أن يكون الفقيه مجتهداً في باب من أبواب الفقه دون غيره، أو في مسألة دون مسألة

هل كل مجتهد مصيب ومأجور

تجزؤ الاجتهاد

★ ليس من محل التراع أن يجتهد في مسألة فقهية من لم تتوافر فيه شروط الاجتهاد العامة مثل:

١- معرفة اللغة العربية

٢- معرفة دلالات الألفاظ

٣- القدرة على الاستنباط

٤- معرفة ما يحتاج إليه في المسألة من أصول الفقه

★ موضع التراع أن من له قدرة على النظر في الأدلة والاستنباط منها، وحصل الشروط العامة للاجتهاد، إذا لم يحط بادلة الفقـــه
 كلها، هل له أن يجتهد في المسائل التي أحاط علماً بأدلتها؟

٩- جمهور العلماء: له أن يجتهد في المسألة التي أحاط بادلتها، وقدر على النظر فيها، ولو لم يستطع الاجتهاد في مـــسألة أخـــرى
 لقصوره عن الإحاطة بأدلتها

الدليل: أكثر العلماء كانوا يتوقفون في بعض المسائل، مما يدل على ألهم لم يحيطوا بأدلتها، ويفتون في غيرها لإِحاطتهم بأدلتها

٣- الشوكايي وبعض العلماء: ليس له أن يجتهد في باب أو مسألة، لأن الاجتهاد لا يتجزأ

الدليل: مسائل الفقه متصلة ببعضها كسلسلة متصلة الحلقات، ولا يمكن أن يحيط بأدلة مسألة ما لم يحط بأدلة المسائل الأخرى ٣- فريق آخر: قالوا أنه يتجزأ بالنسبة للأبواب لا بالنسبة للمسائل في الباب الواحد

الدليل: أن المسائل في الباب الواحد مداركها متصل بعضها وأما الأبواب فليست كذلك

الراجح: يجوز أن يتجزأ الاجتهاد، بالنسبة للمسائل التي تكلم فيها الفقهاء السابقون دون النوازل

الدليل: أن المسائل التي اشتهر كلام الفقهاء فيها قد حصرت أدلتها أو أغلبها، فأمكن أن يطلع عليها من لم يحط بأدلة الفقه كلها أو أغلبها، وأن يرجح ما يراه راجحاً منها

أما مسائل النوازل فلم يشتهر البحث فيها، ولا يمكن لمن لم يحط بأكثر أدلة الأحكام في جميع الأبواب أن يجتهد فيها، كما أن كثير من النوازل لا يعرف حكمها من لم تتكون عنده ملكة فقهية كاملة، وهي لا تحصل بمعرفة بعض المسائل أو الأبواب

أولا، هل كل مجتهد مصيب؟ في الأمر تفصيل:

★ في المسائل الاعتقادية ليس كل مجتهد مصيب

★ في المسائل العملية القطعية ليس كل مجتهد مصيب

★ في المسائل العملية الظنية، اختلف العلماء:

فقيل: الجميع مصيبون

• وقيل: المصيب واحد، وأدلة هذا القول:

✓ قوله ﷺ: "إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإذا
 حكم فاجتهد فأخطأ فله أجر" منت عليه، فسمى الرسول ﷺ
 أحد المجتهدين مصيبا والآخر مخطئا

✓ لو كان الحق يتعدد للزم اجتماع الضدين في بعيض صور
 الاجتهاد

✓ إجماع الصحابة على وصف بعض الاجتهادات بالخطأ، كقول
 ابن مسعود ﷺ: "أقول فيها برأيي، فإن كان صوابا فمن الله،
 وإن كان خطأ فمني ومن الشيطان" أحد والسائي

ثانيا، هل كل مجتهد مأجور؟ الجمهور متفقون، بل نقل بعضهم الإجماع على أن كل مجتهد من المسلمين مأجور:

\* إن أصاب فله أجران، أجر على الاجتهاد وأجر على الإصابة

وإن أخطا فله أجر واحد على الاجتهاد

الدليل: حديث "إذا حكم الحاكم" المذكور أعلاه

#### اجتماد الرسول ﷺ واجتماد صحابته،

اجتهاد الرسول الله الصحابة

الجمهور على أن الرسول ﷺ:

١- قد يجتهد، إذا لم يأته وحي

٢- وقد يتوقف إلى نزول الوحى

وإذا اجتهد:

- ★ فمنهم من يقول: إنه مسدد للحق لا يمكن أن يخطئ
   في اجتهاده
- ★ ومنهم من يقول: إنه قد يخطئ في إصابة الحق، ولكن
   الله يصوبه حالاً ويبين له الحق

والنصوص التي تدل على القول الأخير أصرح، مثل:

- ★ قوله تعالى: "عفا الله عنك لم أذنت لهم" التوبة "٤"
- ★ وقوله تعالى: "عبس وتولى. أن جاءه الأعمسي. ومـــا يدريك لعله يتزكى"عبس١-٣

وليس في هذا انتقاص لمترلة الرسول ، وإنما فيها دليل على بشريته، وعلى صدقه وأمانته، حيث بلغ الأمة خطاء وتصويب الله له

- ★ وأما قوله تعالى: "وما ينطق عن الهوى"السنجم فسيان
   المنفي النطق عن هوى، والاجتهاد ليس كذلك
- ★ وقوله تعالى: "إن هو إلا وحي يوحى" السنجم على يرجع إلى القرآن

أولا، اجتهاد الصحابة، في عهد النبي ﷺ، له ثلاث صور:

الأولى: اجتهادهم حال غيائِم عن النبي ﷺ، الراجح أنه جائز وواقع، والدليل:

- ★ اجتهاد الصحابة الذين بعثهم النبي ﷺ إلى بني قريظة، وقال لهم: "لا يسصلين أحد العصر إلا في بني قريظة"
  - ★ اجتهاد على لله حينما بعثه إلى اليمن قاضياً في وقائع حدثت له
    - ★ اجتهاد عمار الله في التيمم للجنابة

الثانية: اجتهادهم حال حضوره بإذنه ﷺ: الواجح أنه جائز وواقع، والدليل:

- 🖈 اجتهاد سعد بن معاذ 🞄 في الحكم على بني قريظة
  - 🖈 واجتهاد عمرو بن العاص 🗞 بإذنه

الثالثة: اجتهادهم حال حضور الرسول فلى، دون إذنه، ممتنع، والدليل: قوله تعسالى: "يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله" المجرات ، والاجتهاد في مسسالة شرعية بحضرته بلا إذن من التقدم بين يديه، وأما قول أبي بكر فله لمن طلب سلب القتيل الذي قتله أبو قتادة: "لا ها الله إذاً لا يعمد إلى أسد من أسد الله يقاتل عن الله وعن رسوله فيعطيك سلبه"، فليس اجتهاداً، بل أخذاً بالنص، فإن الرسول فلى كسان قد قال: "من قتل قتيلاً له عليه بينة فله سلبه"، وهو وعد من الرسول فلى وليس مسن عادته إخلاف وعده، أو هو قضاء سابق ولم ينقضه

ثانيا، اجتهاد الصحابة بعد عهد النبي الشنهر اجتهادهم، ونقل أكثره، خاصة الخلفاء الأربعة، وابن عباس، وغيره، وساهم فتح كثير من والأقاليم، ودخول كشير من القوميات في الإسلام، في ازدياد الوقائع الجديدة التي تحتاج لاجتهادهم

ازدادت الحاجة للاجتهاد، لكشرة الوقسائع، واختلاط المسلمين بغيرهم من الأمم، التي أسلم بعضها، وبقي الآخر على دينه، وقسد تسأثر اجتهاد التابعين، باجتهاد من تفقهوا عليه مسن الصحابة، فتأثر أهل العراق بمنهج ابن مسعود، وعلي، وتأثر أهل المدينة بمنهج ابن عمر، ونشأ على إثر ذلك:

اجتهاد التابعين رحمهم الله

١٠. مدرسة أهل الحديث في الحجاز

ومدرسة أهل الرأي في العراق

وفي عهد كبار الأئمة: كأبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد، أخذت المذاهب يتميز بعضها على بعض، وظهر أكثر من مذهب في مدرسة أهل الحديث، وأكثر من مذهب في مدرسة أهل الرأي، ولم يبق أهل الحديث معزولين رافضين للرأي كله، وكذلك لم يكن أهل السرأي معزولين عن الحديث

#### تجديد الاجتهاد وتغيره(١)

تغير الاجتهاد

المقصود به: ما ينشأ أحيانا، من تغير لاجتهاد السابق:

- 1. فما يراه جائزا، قد يراه غير جائز فيما بعد
- ٢. وما يراه غير جائز، قد يراه جائزا فيما بعد

أسباب تغير الاجتهاد: كثيرة، ومن أشهرها:

- 1. الإطلاع على دليل لم يكن قد اطلع عليه المجتهد من قبل
- ٢. التنبه إلى دلالة دليل على الحكم، لم يكن المجتهد قد تنبه لها قبل ذلك، سواء تنبه هو نفسه أو نبهه غيره
  - ٣. تغير العرف والعادة في مسألة مبنية على العرف والعادة
  - ٤. تغير المصالح والمفاسد المترتبة على الفعل، وذلك في الأحكام المبينة على المصالح والمفاسد
- عدم تحقق المناط في الواقعة الجديدة، لفوات شرط أو وجود مانع، كإيقاف عمر حد السرقة
   عام المجاعة، لغلبة الاضطرار على الناس، والحد يمنعه الاضطرار إلى الفعل الموجب له

#### قواعد أصولية مبنية على تغير الاجتهاد:

- ١. الاجتهاد لا ينقط بالاجتهاد
- ٢. الاجتهاد ينقض إذا خالف نصا صريحا من كتاب أو سنة أو إجماعا ثابتا صريحا
- ٣. إذا غير المجتهد اجتهاده لمخالفته نصا صريحا من كتاب أو سنة، أو لمخالفه إجماعها صهريحا
   صحيحا، فيجب عليه إخبار من أفتاه بتغييره
- إذا غير المجتهد اجتهاده دون أن يكون قد خالف نصا صريحا من كتاب أو سنة، أو إجماعاً صريحا، فالأكثر على أنه لا يلزمه إخبار من أفتاه بتغييره
  - لا ينكر تغير الفتوى بتغير الأزمان

المقصود بتجديد الاجتهاد: إعادة النظر في حكم الواقعة، لتجدد وقوعها أو السؤال عنها، مسع سبق النظر فيها من المجتهد، والتوصل فيها إلى حكم يغلب على ظنه أنه الصواب

مثاله: أن يفتي المجتهد بحكم مسألة، فيفتي بحلها أو حرمتها، ثم يسأل عِنها بعد عام، فهل:

- ١- يفتي بما أفتي به سابقا؟
- ٢- أو يجب عليه أن يعاود النظر في المسألة، لاحتمال أن يظهر دليل لم يكن قد ظهر له أولاً؟
- ٣- وهل يكون الحكم واحداً: لو نسي طريق اجتهاده الأول؟ أو ذكر طريق اجتهاده الأول؟ حالات خارجة عن محل النراع:
  - √ إذا وجد ما يستدعى إعادة النظر في المسألة:
  - كتغير العرف في مسألة مبينة على العرف
    - أو وجود نص يخالف ما أفتى به سابقاً
  - ✓ إذا لم يوجد ما يحتمل أنه يؤدي إلى تغير الاجتهاد، والمجتهد ذاكر طريق اجتهاده السابق
     محل التراع: اختلف العلماء في صور ثلاث هي:
    - ١- إذا تجدد للمجتهد ما يحتمل أنه يؤدي إلى رجوعه، وهو متذكر لاجتهاده الأول
    - ٧- إذا تجدد للمجتهد ما يحتمل أنه يؤدي إلى رجوعه، وهو غير متذكر لاجتهاده الأول
- ٣- إذا لم يتجدد للمجتهد ما يحتمل أنه يؤدي إلى رجوعه، لكنه غير ذاكر لطريق اجتهاده الأول
   اختلف العلماء في الصور الثلاث السابقة، على ثلاثة أقوال هي:
- 1 الحنابلة وأكثر الحنفية والباقلاني وأبو يعلى وابن عقيل: يجب تجديد الاجتهاد في كل الصور
  - ٣- بعض الحنابلة وبعض الشافعية وبعض الحنفية وابن الحاجب والمطيعي: لا يجب التجديد
- ٣- الراجح وهو قول المحققين من الأصوليين: إذا كان ذاكرا لطريق اجتهاده السابق، فلا يجــب
   عليه معاودة النظر، وإن كان ناسيا وجب عليه معاودة الاجتهاد والنظر

#### التقليد، تعريفه وحكمه وأركانه والواجب على المقلد عند اختلاف المجتهدين

تعريفه لغة: وضع القلادة في العنق، اصطلاحا: قبول قول الغير من غير معرفة دليله

حكم التقليد، مع الدليل أراء المجتهدين أركانه أركانه للتعليد أراء المجتهدين للتعليد أراء المجتهدين ألبيل أل

- الراجح أنه يتبع ما يغلب على ظنه رجحانه، ومما يسرجح الظن بقول ما:
  - كثرة المفتين به
  - شيوع علم المفتي به، وتقواه عند السواد الأعظم

- المقلد: العامي
- ٢. المُقَلَّد: المجتهد
- ٣. المقلد فيه: الحكم المأخوذ عن المجتهد
   بطريق التقليد من غير معرفة دليلة
- 1. التقليد في الأصول التي يدخل بها الإنسان الإسلام، وهي: الإيمان بالله تعالى، واستحقاقه للعبادة وحد، وصدق رسالة الرسول الله الا يجوز التقليد فيها، على كل مسلم أن ينظر في أدلتها حتى ترسخ في قلبه، فلا يتزعزع إيمانه لأدنى شبهة، ودليل ذلك قوله تعالى: (وإذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا) القسرة ١٧٠٠، وقوله تعالى في معرض ذم المشركين: (إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون) الزعرف ٢٣٠.
- ٢. التقليد في الفروع: جائز عند الجمهور، بل يجب على العامي تقليد العالم
   ١الجتهد، والدليل على ذلك:
- أ. إجماع الصحابة على إفتاء العوام إذا ســالوا، وعلــــى أن فـــرض
   الجاهل سؤال العالم.
  - ب. قوله تعالى: (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون)<sup>النحل٣</sup>
    - ت. قوله ﷺ: "ألا سألوا إذ لم يعلموا"أبوداود
- ث. قول الرجل في قصة العسيف عند النبي ﷺ: "وإين ســـالت أهــــل
   العلم فأخبروين أن على ابني جلد مئة وتغريب عام" منف عليه
  - ٣. تقليد إمام مذهب معين تعصبا، وإن خالف قوله الدليل الصحيح: حرام

## التقليد، حكم التمذهب، وأقوال الأئمة في النهي عن تقليدهم إذا خالف رأيهم الحق

#### حكم التمذهب بمذهب معين

من

في المسألة قولان، فيما يلي تلخيصهما من كتاب أصول الفقه للدكتور عياض بن نامي السلمي، ص٤٨٣:

الأول: لا يجوز، وفيمًا يلي حججهم والرد عليها:

- أ. أنه لم يكن معروفا في صدر الإسلام، والرد على هذه الحجة: لا دليل على عدم وجوده في صدر الإسلام، فقد يكون بعض العوام التزم بسؤال واحد بعينه من المفتين، ولو سلم عدم وجوده، لما دل ذلك على تحريمه، كما أن المفتين في الصدر الأول لم تكسن لهم مسذاهب معروفة في جميع مسائل الفقه، وهذا يجعل المقلدين يسألون من وجدوه حين تعسرض لهمسمالة
- ب. أنه يؤدي إلى التعصب وترك الحق الثابت بالدليل الشرعي، والرد على هذه الحجة: بان المنوع هو التعصب المذهبي، وترك الدليل مع معرفته والعلم برجحانه، وهذا غير لازم من التمذهب، ولكنه قد يحدث

الثاني: يجوز، وحجتهم: أنه إذا جاز لغير المجتهد تقليد من شاء من العلماء، جاز لـــه أن يختــــار منهم واحدا فيقلده دون غيره، لثقته في علمه وعدالته وتقواه

من أقوال الأئمة في النهي عن تقليدهم إذا خالف رأيهم قول الله ﷺ، أو قول رسوله ﷺ

- - ٢. وقال مالك ١٧٩٠ (حمه الله: "كل أحد يؤخذ من كلامه ويرد إلا صاحب هذا القبر".
- ٣. وقال الشافعي ٢٠٠٠ مم الله تعالى: "إذا صح الحديث فاضربوا بقولي عرض الحائط"، وقسال:
   "كل مسألة صح فيها الخبر عن رسول الله في خلاف قولي مما يصح، فحديث السنبي أولى، فسلا تقلدوني"، وقال: "كل مسألة صح فيها الخبر عن رسول الله في، عند أهل النقل، بخسلاف مساقلت، فأنا راجع عنها في حياتي وبعد موتي"
- ٤. وقال أحمد ٢٤١٥ مو وقال: "من قلة علم الرجل أن يقلد دين الرجال"، وقال: "لا تقلدوني، ولا تقلدوني، ولا تقلدوا مالكا، ولا الشافعي، ولا الأوزاعي، ولا الثوري، وخذوا من حيث أخذوا"

المكتبة الأصولية وأهم ما صنف فيها:

منذ عام: ٢٠٤هـ، وحتى هذا العصر

#### المكتبة الأصولية

فيما يلي قائمة بأشهر من صنف في علم الأصول، على مختلف المذاهب، وقد رتبت أسماؤهم حسب تاريخ الوفاة، وأشهر مصنفاقم، وقد ظلل اسم المؤلف بلون يشير للمدرسة الأصــولية التي ينتمي إليها، وفق مفتاح الألوان التالي:



خ- كتب غير محددة مبدئيا، ستحدد لاحقا إن شاء الله تعالى، مع مراعاة الملاحظات التالية:

- √ القائمة رصدت حركة التصنيف في علم الأصول من بدايتها وحتى نمايتها، متدرجة حسب التسلسل الزمني، بشكل مختصر.
- √ تعتبر هذه القائمة مقدمة لكتاب مستقل بعنوان: المكتب الأصولية، سيكون فيه مزيد بيان لما يتعلق بالمؤلفين ومؤلفاتهم والمدارس الأصولية.
  - √ القائمة تنتظر ملاحظات طلبة العلم، فلا يبخلوا بكل ما يتعلق بـــ:
  - العلماء، وتواريخ وفياقم حتى تكون القائمة معبرة عن التدرج والتطور الزمني بأعلى درجة من الدقة.
    - ٢) تدقيق أسماء الكتب التي قد يكون وقع فيها بعض الأخطاء.
- ٣) إضافة أسماء كتب جديدة لكل المدارس المذكورة، فإنه مما لا شك فيه أن هناك عددا من الكتب الأصولية غير مدرجة في القائمة.
  - أ توضيح المدرسة التي تنتمي لها الكتب غير المحددة في القائمة.
  - ٥) بيان مدى أهمية وجود هذه القائمة في طبعة قادمة، خاصة إذا صدر كتاب المكتبة الأصولية المستقل.

#### وفيما يلى أهم الصنفات الأصولية القديمة





- ١٠٠ البطليوسي تا ٢٥٠٠ عبد الله بن محمد بن السيد: التنبيه على الأسباب الموجبة لاخــتلاف الفقهاء
  - ١٠١ اليابري تـ٣٣ هـ ، أبو بكر عبد الله بن طلحة بن محمد: المدخل إلى الأصول
    - ١٠٢ الزاغويي تا ١٠٢ مم ، أبو الحسن، على بن عبيد الله بن نصر: تحرير البيان
      - ١٠٣ النسفي ٣٣٠٥م، عبد العزيز بن عثمان بن إبراهيم: كفاية الفحول
- 4 · 1 الصدر الشهيد مسازة: أصول عمر بن عبد العزيز بن عمر بن مسازة: أصول حسام الدين
- ١٠٥ المحمد بن على بن عمر: إيضاح المحصول من برهان الأصول لإمسام الحرمين ٢٧٠٥ الحرمين ١٠٥٥ المحرمين ١٠٥٥ ١٠٥
- السمرقندي المحملة الدين أبو بكر محمد بن أحمد: ميزان الأصول في نتائج
   العقول
- ١٠٧ المعافري الإشبيلي: المحمد بن عبد الله بن محمد المعافري الإشبيلي: المحسول في علم الأصول
  - ١٠٨ المستقم الناسخ والمنسوخ وقانون التأويل
- ١٠٩ الحقائق
   ١٠٩ الحقائق
- ١١ الكردي المعاملة المفاخر تاج الدين، عبد الغفور بن لقمان بن محمد: كتـــاب في الأصول
  - 111 الغزنوي<sup>ت ١٩٩٣</sup>، أحمد بن محمد بن سعيد: الأصول

- ١١١- لغزالي تومومي ، أبو الوليد، محمد بن أحمد بسن محمسد: مختب صور مستب صفى للغزالي تومومي
  - 11۳ منهاج الوصول إلى علم الأصول
    - ١١٥ الخزرجي تا ١٩٥٥م، أبو الحسن الأنصاري، على بن عتيق بن عيسى: الأصول
    - ١١٦ المحمد بن عمر بن الحسن التميمي البكري: المحصول
      - ١١٧- المحالي المحالم الأصول
- ۱۱۸ محمد بن يونس بن حمد بسن متعسة: اختسصر المحسول الدين متعسة: اختسصر المحسول المحسول
- 9 1 المرمين علي بن إسماعيل بن علي بسن عطية: شرح البرهان الإمسام الحرمين تمريخ
- ۱۲۱ المنطقر بن إسماعيل بن علي السداراني: التنقسيح،اختسصار محسصول الداني: التنقسيح،اختسصار محسصول
- 1 ٢ ٢ الفخر الفارسي ت<sup>٦٢٢ه</sup>، محمد بن إبراهيم بن أحمد: مطية النقسل وعطيسة العقسل في الأصول.
- 177 معلم المسلم المسلم الدين، على بن أبي على محمد بن سسالم الستغلبي: الإحكام في أصول الأحكام
  - ١٢٤ المسلم المسول في الأصول
  - ١٢٥ الخاصي ٣٠٠٠هـ، أبو المؤيد صدر الدين، الموفق بن محمد: الفصول في علم الأصول
- 177- الحصيري على المعمود بن أحمد: الطريقة الحسصيرية في الحسلاف بسين الحنفيسة والشافعية
- ١٢٧ من سهل بن محمد بن سهل بسن مالسك: تعساليق علسى المستسصفى للغزالي تنه، هم
  - ١٢٨ الأخسيكي علم الدين محمد بن عمر الحنفي: المنتخب في أصول المذهب

، أبو العباس، شهاب الدين،أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن الصنهاجي: تنقيح الفصول في اخت ، أبو عمرو عثمان بن عمر: منتهى الـــسول والأمـــل في علمـــي -111 الأصول والجدل ، شرح التنقيح للمصنف -1 EV ، نفائس الأصول شرح المحصول للرازي<sup>ت٢٠٦٠</sup> ، مختصر منتهى السول والأمل للمصنف -151 ، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمسر بسن محمسد بسن علسي ،أحمد بن محمد الأزدي الإشبيلي:اختــصر مستــصفي -119 الشيرازي: شرح المنتخب في الأصول ، شرح مختصو ابن الحاجب<sup>ن۱۴۱هـ</sup> -10. ، مجد الدين عبد السلام بن الخضر: المسودة (بمشاركة ابنه عبد ، منسهاج الوصسول إلى علسم الأصسول، اختسصار محسصول الحليم تعمم وحفيده شيخ الإسلام أحمدت ١٨٠٠هـ -101 الرازي ملايمة ولمنهاج البيضاوي شروح عديدة منها: ، محمد بن الحسين بـن عبــد الله: الحاصــل ،اختــصار محــصول أ،شهاب الدين، محمود بن أحمد بن محمسود: تخسريج الفسروع علسي لمجد الدين محمد بن أبي بكر الأيكي الأصول الشيرازي الشافعي <sup>1970ه</sup> ١٣٥ – الزاهد الغزميني تشميمه ألدين، مختار بن محمود بن محمد: المجتبى في أصول الفقه ، لشمس الدين محمد بن يوسف بن عبد الله بن محمسود ١٣٦- ابن عميرة ممرة ممرة الله بن عبد الله بن مجمد: رد على كتاب محمد أصسول الفقسه الجزري الشافعي<sup>ت ٧١١هـ</sup> للرازي<sup>ت٢٠٦</sup>مـ ، للإمام زين الدين الخنجي ، عز الدين بن عبد السلام السلمي: الإمام في بيان أدلة الأحكام ، للفاضل المراغي، هارون بن عبد الولي بن عبد السلام ١٣٨ - شهاب الدين أبو شامة عمل عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم الدمشقي: المحقسق في علم الأصول ، لغياث الدين محمد بن محمد الواسطي ت٢١٨هـ ١٣٩ - شهاب الدين أبو شامة تامية الفصول في الأصول ، لحمد بن أسعد التستري الشافعي الهمذاني تا ١٩٨٠ م · ١٤ - الرامشي تا٦٦٧، علي بن محمد بن علي: شرح على أصول البزدوي تا٢٩٠٠-، للسيد برهان الدين عبيد الله بسن محمسد الفرغساني عبد الرحيم بن محمود بن محمد: مختصر المحصول للرازي معمد: أبو الفضل محمد بن علي بن الحسن: الفسرع علسي وجيسز ابسن -124 ، لعبد الله بن محمد العبيدلي التبريزي الحنفي ، لفخر الدين أحمد بن الحسن بسن يوسسف التبريسزي استخراج للفروع على الأصول المرابع المرابع على الأصول -154 الجاربردي الشافعي تتهامد ، محي الدين أبو زكريا يجيى بن شرف بن مري: الأصول والضوابط -111 ، لشمس الدين محمود بن عبد السرحمن بسن أحمد (1) ،سراج الدين محمود بن أبي بكسر: التحسصيل، اختسصار محسصول -110 الأصفهاي الشافعي ته ٢٤هــ

الكاملية<sup>ت ٧٢١هـ</sup>

| ٥٠) . للسيد عبد الله بن محمد بن محمد الشهير بالسيد حامد الإيجي ت ١٩٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الإیجی<br>۲۶) القرن الناسع الشافعی <sup>من علمساء</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۸)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| و المالية الما |
| <ul> <li>۲۷) ، لأحمد بن إسحاق الشيرازي</li> <li>۲۸) . خمد بن طاهر القزويني</li> <li>۲۹) ، لشمس الدين عبد الرحن بن عطاء الله المشتهر بشيخ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الأردبيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ، محمد بن الحسن البدخشي الحنفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٥٢- محمد بن محمود بن السلماني: شرح محصول الرازي ١٠٠٠-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۵۲-<br>۱۵۳-<br>۱۵۳-<br>الحرمين ۱۸ <sup>۸۷</sup> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٥٤ – المحمد المعالم الدين أبو العباس، أحمد بن عيسى بن رضوان: منهج الوصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| في علم الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٥٥ – المستقم المستور في الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٥٦– الحبازي <sup>١٩١٦هـ</sup> : جلال الدين عمر بن محمد بن عمر الخجندي: المغني في الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٥٧ – ابن الساعاتي تـــــــــــــــ، مظفر الدين، أحمد بن علي بن تغلب: نماية الوصول إلى علــــم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٥٨- (١٠٨ <u>٠) المرادي</u> البديع في أصول الفقسه (جمسع طسريقتي البسزدوي <sup>٢٥٢٥هـ</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| والآمدي تا ١٣٦هـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٥٩- مستسصفي أبو جعفر أحمد بن محمد بن أحمسد العسامري: شسرح مستسصفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الغزالي ٥٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٦٠ – ١٦٠ القشيري، محمد بن علي: مقدمة المطرزي في أصول الفقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٦١ – المعنى الله الله الله الله الله الله المعزيز محمد بن على: شرح مختصر ابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الحاجب <sup>14 ٢٠</sup> . في: كاشف الرموز ومظهر الكنوز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 33 34 3 34 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

(11 لظهير الدين عبد الصمد بن محمود الفاروقي (14 لنور السدين فسرج بسن محمسد بسن أبي الفسرج الأردبيلي ته يهم (12 ، لتقى الدين على بن عبد الكالي بن تمام السبكي الشافعي تهمم وابنه عبد الوهاب بن علي المم (10 ال السدين عسد السرحيم الإسنوي<sup>ت717هـ</sup> (17 لسراج الدين عمر بن على الشهير بابن (17 ن الحسس السسراري التبريسزي الشافعى تا ٨٢٤مـــ لأحمد بن عبد الرحيم العراقي ٢٦٠٠هـ (11 لسشهاب السدين أحسد بسن عبسد الله الغسزي (19 الشافعي تمهم القيادر السخاوي تسمه المسخاوي السخاوي المقري المعروف بابن الساكاكيني كمعمم ، ابن رسلان ما الحسين بن الحسين بن (4. علي الرملي الشافعي (41 ، شهاب السدين أحسد بسن إسماعيسل بسن أبي بكسر الإبشيطي تهمم ( 4 4 ،عبد الوهاب بن محمد يحيى الشهير بابن زُهرة الشافعي الطرابلسي ته٩٩٥ــ ، لكمال الدين محمد بن محمد بن عبد الــرحمن (14 بن إمام الكاملية <sup>ت٢٠٨٥</sup> (4 2

- ١٦ ١٦ ١٦ الله عبد الله عمد بن إبراهيم: مختصر فروق القرافي ٢٨٠٠ مـ
- ، أحمد بن إبراهيم: شرح الإشارة للباجي الأب المناهيم: في الأصول الأصول
- ١٦٤ النسفي ٢١٦٠ ، أبو البركات حافظ الدين، عبد الله بن أحمد بن محمود : منار الأنوار (له شروح كثيرة أحدها للمصنف)
  - 170 النسفي ﴿ ٢٠٠٠ ، شرح منار الأنوار
- ۱۹۶۰ محمود بن مسعود بسن مسصلح: شسرح مختسصر ابسن الحاجب تا ۱۹۶۰ الحاجب
  - ١ ٦٧ النبلي تا ١ ١٠٥٠ عز الدين، الحسين بن أبي القاسم البغدادي: الإمهار
- 17.۸ السفناقي المناه الدين، الحسين بن علي بن الحجاج بن علي: الكافي شرح أصول البزدوي ١٦٨٠-
  - ١٦٩ السغناقي شا٢١٤م. شرح منتخب الأخسيكي ١٤٩٠م.
- ١٧٠ علاء الدين أبو الحسن، علي بن محمد بن خطاب: غايسة السسول، محتصر محصول الرازي تعمد المسلم
- ۱۷۱ مرکن الدین أبو محمد، الحسن بن شسوف: شسوح مختصر ابسن الحاجب ۱۷۱ الحاجب ۱۲۹ محتصر ابسن
  - ١٧٢ صفى الدين تمامين عمد بن عبد الرحيم بن محمد: هاية الوصول إلى علم الأصول
- $-1 \vee V$  شمس الدين الخطيب أبو عبد الله، محمد بن يوسف بن عبد الله:  $-1 \vee V$  شرح على التحصيل للأرموي  $-1 \vee V$ 
  - ١٧٤ مسمول للرازي أجوبة على مسائل في المحصول للرازي ١٠٦٠ مـــ
    - 1۷٥- منهاج البيضاوي ت<sup>١٧٥٥</sup> ، شرح منهاج البيضاوي
- ۱۷٦ من عبد الكريم: البلبل، عبد القوي بن عبد الكريم: البلبل، معتصر روضة الناظر لابن قدامة معتصر روضة الناظر الابن قدامة معتصر روضة الناظر الابن قدامة الناظر الابن الابن الابن الناظر الابن الاب
  - ١٧٧ مرح مختصره: البلبل
- 1۷۸ ابن الأسفوي <sup>۵۷۲۱ م</sup>، نور الدين، إبراهيم بن هبة الله بن علي: شــرح المنتخــب في الأصول

- ١٧٠ المسائل القواعد والفروق
- ١٨ أبو العباس بن البناء <sup>٣٠٢٠٠</sup>، أحمد بن محمد بن عثمان: منتهى السول في علم الأصول
- ١٨١ الأرمنتي <sup>تـ٥٧٧مـ</sup>، يونس بن عبد الجيد بن علي الهذلي: المسائل المهمــة في اخـــتلاف الأئمة
- ١٨١- العراقي: مبادئ الوصول إلى علم الأصول
- ۱۸۳ منت محتصر ابسن المحتود المحتود
- ١٨٤ المسلم عبد الحليم بن عبد السلام: قاعدة في الإجماع، وغير ذلك
- ١٨٥ ابن الزيات الكلاعي المهممة ، أحمد بن الحسين بن علي: تلخيص الدلالة في تلخسيص الرسالة
  - ١٨٦ القونوي تـ٧٢٩ ، علاء الدين على بن إسماعيل بن يوسف: اختصار المعالم
- ۱۸۷ المحمد البراهيم بن عبد الرحمن بن إبسراهيم: تعليقة على مختصر ابسن الحاجب تعليقه على مختصر ابسن
- ۱۸۸- البخاري تا ۱۸۸- علاء الدين عبد العزيز بن أحمد بن محمد: كشف الأسسرار علسى أصول البندوي تا ۱۸۸-
  - ١٨٩- البخاري ت<sup>٧٣٠-</sup>، غاية التحقيق/ شرح على أصول الاخسيكي الماه
- ١٩ التحصيل في الأصول الدين محمد بن أسعد الشافعي الهمذاني المحسد : حسل عقد التحصيل في الأصول
  - ، شرح على مختصر ابن الحاجب <sup>1610</sup>
  - ١٩٢- منهاج البيضاوي ١٩٢٠ ، شرح على منهاج البيضاوي
- ۱۹۳ البو إسحق، إبراهيم بن عمر بسن إبسراهيم: اختسصر مختسصر ابسن الماحس المعام. المحتسم المحت

مصلح الدين، موسى بن محمد: الرفيسع شرح البديع لابن ، القاضى تاج الدين، أحمد بن عثمان بن إبراهيم المارديني: الساعاتي تعاوم تعليق على المحصول للوازي ماء٠٦٠٠ ١٩٥ - ابن الوكيل من ١٩٠٠م، أبو عبد الله، محمد بن عبد الله بن عمر: كتاب في الأصول ، شرح المنتخب للباجي - 71. ١٩٦- إسماعيل بن خليل ٢٣٩هم، تاج الدين: مقدمة في الأصول ،شمس الدين محمد بن محمد بسن إبسواهيم:شسوح مختسصر ابسن ، صفى الدين، عبد المؤمن بن عبد الحق بسن شمائسل القطيعسي البغدادي: تسهيل الوصول في علم الأصول أ، فخر الدين، أحمد بن الحسسن بسن يوسسف: شسرح المسهاج ، تحقيق الأمل في علمي الأصول والجدل -191 ۲۱۳ - الجاربر دي تا ۱۷۴ ، شرح أصول البز دوي تا ۱۸۸م ، قواعد الأصول ومعاقد الفصول/ اختـــصار تحقيـــق الأمـــل -199 ٤ ٧ ٦ – أحمد بن الحسن بن يوسف التبريزي الجاربودي الشافعي ١٠٤٠٠ ، في السراج الوهاج. ، فخر الدين أبو عمرو، عثمان بن على بن إسماعيل المصري الطـــاني: شرح مختصر ابن الحاجب ١٤٦هـ ٢١٦ – ﴿ اللَّهُ عَبَّدُ اللَّهُ بن مسعود بن تاجُّ الْأَسْرِيعة: التنقيح ٠٠١ - المساعات ، شرح البديع لابن الساعات ١٩٤٠هـ ٢١٧ - على التراك التوضيح شرح متن التنقيح للمصنف ٢١٨ - الكوناني المعالمة الدين أبو الفتوح، سعود بن إبراهيم: حاشية على معنى ٣٠٢ – القزويني تـ٧٣٩ ، أبو المعالي، محمد بن عبد الرحمن بن عمر: كتاب في الأصول ، أحمد بن عبد الرحمن: تقييدات على تنقيح القراف ٢٨٠٠هـ ٢٠٤ - ابن سلمون تا ٧٤١ من على: الشافي فيما وقع من الخلاف بين التبصرة المنار للنسفى تا٧١٠هـ ، محمد بن أحمد بن محمد: تقريب الوصول إلى علم الأصول ،نور الدين فرج بن محمد بـن أحمــد الدمــشقى:شــرح منــهاج البيضاوي <sup>نه ١٨٥</sup>مــ ٦ - ٢ - برهان الدين عبيد الله بن محمد الفرغاني العبري ٥٠٤٠٠. ، في نماية السول في شـــرح منـــهاج شرح بديع النظام لابن الساعاتي ١٩٤٠هـ الوصول، وهو شرح متوسط الحجم وعلى هذا الشرح: ، شرح منهاج الوصول للبيضاوي <sup>ته١٨هـ</sup> وعليه تعليقات لخمد -777 ، شرح مختصر ابن الحاجب <sup>تا۱۶۳ه</sup> بن العماد مماه عنقل فيها كثيراً عن والده الشهاب ابن العماد -777 ، القاضي زين الدين: شرح مختصر ابن الحاجب <sup>د ١٤٦هـ</sup> - 47 1 ٢٠٥ - أبن القصيح تعمله فخر الدين، أحمد بن على بن أحمد: نظم المنار للنسفى ٢٠٥٠ - ١٠٥ الحنفي سماها سلم الوصول إلى نهاية السول. :برهان الدين عبيد الله بن محمد الهاشمي الحسسيني: شسرح منسهاج ، عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الغفار: شرح مختــصو -777 البيضاوي ١٨٥مـ ابن الحاجب ١٤٦٠هـ

- ، إسماعيل بن يجيى بن إسماعيل: شرح مختصر ابن الحاجب<sup>ت١٠٦هـ</sup>
- ٠ ٢٢٨ على بن على الأنصاري الخين أبو الحسن، على بن عبد الكافي بن على الأنصاري الخزرجي: له آراء ضمنها في كتاب ابنه ثاج الدين السبكي ٢٠٧٠ -: جمع الجوامع
- ٢٢٩ ٢٢٩ أحمد بن على بسن عبسد الكسافي: شسرح مختسصر ابسن الخاجي عندما
- ٣٣ المستخلف المس
- ٢٣١ من علي بسن الحسين على بن الحسين بن علي بسن الحسين الحسين الحسين الحسين الحسين الحسين الحسين المسين: شرح المعالم في أصول الفقه
  - ٢٣٢ معمود بن على بن إسماعيل: شرح مختصر ابن الحاجب ٢٣٠٠ -
- ٣٣٣ أَمَّيْرَ كَالْبُ تُ<sup>٧٩٨٤</sup>،بن أمير عمر بن أمير غازي الحنفسي: التبسيين شسرح منتخسب الأخسيكي
  - ۲۳۴ محتصر ابن الحاص، أجمد بن إدريس: شرح مختصر ابن الحاجب <sup>۱۹۲۲هـ</sup>
- ٢٣٦ معلم بن محمد الرامين: أبو عبد الله، محمد بن مغلم بن محمد الراميني: أصول الفقه
- ۲۳۷ منهاج البيضاوي محمد بن الحسن بن علي: شرح منهاج البيضاوي محمد بن الحسن بن علي: شرح منهاج البيضاوي محمد الإسنوي ۲۳۷۰-
- ٣٣٨- أبن الربوة المالكية عمد بن أحمد بن عبد العزيز القونوي الدمشقي: قدس الأسرار في اختصار المنار للنسفي ٢١٠٠م-
  - ٢٣٩ ابن الربوق <sup>٢٠٤٠ –</sup>، شرح على المنار للنسفي ٢٠٠٠ م
- ٢٤٠ الله عبد الله محمد بسن عبسد السرحمن: شسرح مختسص ابسن الحاجب ١٤٦٣ مــ
- ٢٤١ العينتابي <sup>ص٧٦٧مـــ</sup>، شهاب الدين أحمد بن إبراهيم بن أيوب الحلمي: شـــرح <u>المغـــني في</u> الأصول

- ٢٤٠- محمد بن أحمد بن علي الإدريسي: مفتاح الأصول في بناء الفــروع على الأصول على الأصول
- ٢٤٣ الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي، أبــو نــهـو:
   شرح مختصر ابن الحاجب ٢٤٦٠مـــ
- ٢٤٤ المسلمين الإنجاج في شرح المنهاج البيضاوي عمام (بدأ الشرح أبوه السبكي تامه مو)
  - ٢٤٥ من المسلمين على الموامع (شارك في هذا الكتاب أبوه السبكي الموامس)
    - ۲٤٠- منع الموانع شرح جمع الجوامع
- ، عبد الرحيم بن الحسن بن علي بن عمر الأموي: هاية السسول في شرح منها ج البيضاوي منهاء البيضاوي المراحيم
  - ٢٤٨ ٢٠ على الأصول ، التمهيد في تتريل الفروع على الأصول
- ٩ ٢ الغزنوي <sup>٣٧٧٥-</sup>، سراج الدين أبو حفص، عمر بن إسحق بن أحمد الهنسدي: شسرح بديع الأصول
- ٢٥- من اللوامع في شرح جمع الجوامع للسسبكي الأب ١٥٠٠، والسسبكي الاب ١٧٥٠، والسسبكي الاب ١٧٥٠،
  - ۲۵۱ ۲۵۰ ، یحیی بن موسی: شرح مختصر ابن الحاجب ۱۶۱۰ م
- ٢٥٢ قواوژمي <sup>تـ٧٧٩هـ</sup>، أبو محمد منصور بن أحمد مؤيد، ابـــن القــــاآيي: شـــرح المغــــني للخبازي<sup>-١٩١٠</sup>
  - ٣٥٧- من الحاجب معمد، شمس الدين: شوح مختصر ابن الحاجب ١٤٦٣-
- ٤ ٥ ٧ الحسيني النيسابوري تا ١٧٠٠ ، جمال الدين عبد الله بن محمد بن أحسد: شسرح المسار للنسف ما ١٠٠٠ للنسف ما ١٠٠
  - ٥٥٠ لسان الدين ابن الخطيب من المحمد بن عبد الله بن سعيد: ألفية في الأصول
- ٢٥٦ معمد بن الحسين بن عبد الله السيد الشريف الحسيني: شرح مختصر ابن الحاجب تعامد
  - ٧٥٧ المسلكي ١٥٠٠ ، شرح تاج الدين السبكي ٢٥٧ -
- ٢٥٨ القونوي تا معمود بن أحمد بن مسعود: شرح المنتهى على المغني في أصول الفقه

- ٠ ٣٦٠ ابن أبي العز الحنفي ت<sup>٧٨٠٠</sup>، بدر الدين محمد ابن الحرانية المارديني: مختصر في أصـــول الفقه
- ٢٦١ ٢٦٠ أكمل الدين، أبو عبد الله محمد بن محمد بن محمود: شرح مختصر ابن الحاجب ١٩٦٠ م. في: النقود والردود
  - ٢٦٢ اليابوق المجمعة شرح على أصول البزدوي ١٨٢٠ مـ
  - ٢٦٣ الماون المسلم الأنوار شرح المنار للنسفي ٢٦٠-١٠٥
- ٢٩٤٠- المساوح عند الدين محمد بن يوسف بسن على: شسوح مختسصر ابسن الحاجب ١٩٤٠-
- ٣٦٥ الشامكاني <sup>ت٧٨٧م</sup>، سعد الدين، فضل الله بن إبراهيم بسن عبد الله: مسصنفات في الأصول
- ٣٦٦ حرب السن الحامين على بن الحسين بن علي: شرح مختصر ابسن الحاجب تعديد المام الحاجب الحاجب الحاجب المام ا
  - ٣٦١- والمحالي المساعاتي ١٩٦١- المبديع لابن الساعاتي ١٩٤٠-
  - ٣٦٨ ٢٦٨ أبو إسحق، إبراهيم بن موسى الغرناطي: الموافقات
    - ٢٦٩-- الاعتصام
- ۲۷۰ عسم الدين أبو عبد الله، محمد بن سليمان بن عبد الله: شسوح محمد بن سليمان بن عبد الله: شسوح محمد بن الحاجب معمد الله: شسوح
  - ٧٧١- تعلمون المناوي ٢٧١ ، مختصر تمهيد الأسنوي

  - ۲۷۳ محاشية على:شرح العضد<sup>ت٥٧٥ ع</sup>لى مختصر ابن الحاجب<sup>٦٤٦ ٢٧٣</sup>
- ۲۷۶ البناني <sup>۳۷۹۳</sup>، جلال الدين جلال بن أحمد بن يوسف بن طوع رسلان البتري: شرح على المنار للنسفي ۱۹<sup>۱۹ه</sup>
  - ٢٧٥ البناني <sup>٣٧٢٠٠</sup>، تعليقة على أصول البزدوي<sup>٣٨٢٠</sup>
  - ٣٧٦ حمد بن مجاد الله الله الله عبد الله ، محمد بن مجادر بن عبد الله: البحر المحيط

- ٢٧١ أفر كلين السبكي ٢٧١ ، تشنيف المسامع بجمع الجوامع لتاج الدين السبكي ٢٧٠-
  - ۳۷۸ الزركشي <sup>ت۷۹۶۵</sup>، لقطة العجلان
  - ٣٧٩- و المستقالة الديباج في توضيح المنهاج للبيضاوي تممهم
- ۰۲۸ ۲۸ شهاب الدین أحمد بن عمسر بسن هسلال: شسرح مختسصر ابسن
- ٠٨١- القرافي المعمري: إقليسد الأصول، مختصو تنقسيح القرافي المعمري: القرافي المعمري: القرافي المعمري القرافي المعمري القرافي المعمري القرافي المعمري القرافي المعمري المعمري القرافي المعمري ا
- ٢٨- أحمد بن محمد بن عطاء الله بسن التنسسي: شسرح مختسصر ابسن المنسسي: شسرح مختسصر ابسن الخاجب ١٤٦٥-١٠٠٠
- ٣٨٣ أبن ملك المسين: شسرح منسار الأنسوار المسين: شسرح منسار الأنسوار المسين: شسرح منسار الأنسوار
- ٣٨٤ و المنطق المام الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد الأنصاري: شسرح منهاج البيضاوي تمهمهما
  - ۲۸۵ مربع المام المام
- ۳۸۳ محمسود التبریسزی:شسوح منسهاج البیضاوی ت<sup>۵۸۸ ۱</sup> البیضاوی ت<sup>۵۸۸ ۱</sup>
  - ٣٨٧ ٢٨٧ منهج الأصلين عمر بن رسلان بن نصير: منهج الأصلين
- ٣٨٩- الحلبي تا المار في أصول العز طاهر بن حسن بن عمر: مختصر المنار في أصول السية ٢٨٩- السية ١٠٠٠هـ
- ٢٩٠ ١٩٠ شرح منهاج البيضاوي تمدد: شرح منهاج البيضاوي تمدهم.
- - ٢٩٢ ابن خلدون ٥٩٠٠ ، له مؤلفات في الأصول
  - ٣٩٣ الخضري تـ ٨١٠٠ شمس الدين محمد: شرح تمذيب الوصول إلى معرفة الأصول

- ٢٩٤ معلق من المعلق ا
  - ٠٩٥- ٢٩٥ معيد بن محمد التجيبي التلمساني: شرح مختصص ابسن الحاجسب عدد ١٠٥٠-
  - ٢٩٦- الشريف علي بن محمد بن علي: حاشية على مختصر ابسن الحاجب ١٩٦٠-
    - ۲۹۷ معلق الله الله على شوح الإيجي ٢٥<sup>٧٥ ل</sup> لمختصر ابن الحاجب<sup>٢٤٦ هـ</sup>
      - ٣٩٨ ٢٩٨ التوضيح على التنقيح لصدر الشريعة ٢٩٨
        - ٩٩ ح م المنازان المام المام المنازان المام الم
  - - ٣٠- من الحاجب ١٤٦٠ على مختصر ابن الحاجب ١٤٦٠هـ
    - ٣٠٢ المستقبل على شرح البيضاوي تممهم
  - ٣٠٣- ابن العراقي ت ١٣٠٠م-، أبو زرعة ولي الدين أحمد بن عبد الرحيم بن الحسين الكسردي: التحرير لما في منهج الأصول من المعقول والمنقول
  - ٣٠٤ ١٠٥ الزركشي
     ١٠٥ ١٠٤ الزركشي
     ١٠٥ ١٠٤ الزركشي
     ١٠٥ ١٠٤ الزركشي
     ١٠٥ ١٠٤ الزركشي
  - ٣٠٥ القيسي عاصم: أرجوزة: منبع الوصول
     إلى علم الأصول
    - ٣٠٦ القيسي ٢٠٩٠، أرجوزة صغيرة سماه: مرتقى الوصول في الأصول
      - ٣٠٧ محتصر موافقات الشاطبي منتصر موافقات الشاطبي
  - ٣٠٨ البرماوي تا ٨٠١هـ ، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن عبد الدائم بن موسى العــسقلاين:
     نظم ألفية في أصول الفقه
    - ٣٠٩– البرماوي<sup>ت٨٣١مـ</sup>، شرح الفيته في أصول الفقه
  - ٣١- الفناري محمد بن حمزة بن محمد/ شمس الدين الرومي: البـــدانع في أصــول الشرائع

- 1 n- ابن السكاكيني ممهم عبد القادر السخاوي المقري: شرح منهاج البيضاوي ممهم الم
- ۳۱۳- الفناري الابن تنمهم محمد شاه بن محمد بن حمزة:حاشية على فيصول البدائع المسدائع الميدائع الميدائع
- ٣١٣- منهاج الوصول للبيضاوي تمهم الدين أحمد بن حسين بن حسن بن علي: شــرح
  - ۴۱۶– ، شرح مختصر ابن الحاجب <sup>۱۲۱۰</sup>
  - ٣١٥- المسبكي شرح جمع الجوامع للسبكي ٢٠١٠-
- ٣١٦- السرحن: شسرح مختسصر ابسن عبد السرحن: شسرح مختسصر ابسن الحاجب ١٤١٠-
- ٣١٧ محمد بن الصياء ت ١٩٥٤ ، بهاء الدين محمد بن أحمد بن السضياء: شرح أصول البزدوي ت ١٨٥٤ م
- ٣١٨ حجم المستواسي: الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد السسيواسي: التحرير، شرحه أمير بادشاه معمد المستواسي التحرير
- ٣١٩ ٣١٩ ... تا ١٩٨٨ ... عمد بن أحمد بن محمد بن إبراهيم: شرح الورقات لإمام
  - ، ٣٢ على الابن الاسبكي الابن الابن الاسبكي الابن الابن
- ٣٢١ ابن معلى ت ١٨٠٠ ميل بن علي بن حسن بن هلال: الليث العابس في صدمات الحال...
- ٣٢٢ من محمد بن عبد الله، كمال الدين محمد بن محمد بن عبد السرحمن: شرح مختصر ابن الحاجب ١٤٦٠ ما
- ٣٢٧– المستقم ا
  - ٤ ٣٧٠ المعلق ا
- ۳۲۵ مسرحاه على أبو العباس: أحمد بن عبد الرحمن حلولو: شرحاه على أصول السبكي ا
  - ٣٢٦- المريعة ٢٢٠- التنقيح لصدر الشريعة ١٩٤٠م-، والإرشادات للباجي

- ٣٢٧- المسعود الرازي العمري: معمود بن محمد بن مسعود الرازي العمري: حاشية على التلويح للتفتازاني العمري: معمود بن مسعود الرازي العمري:
  - ٣٢٨ الشاهر وردي مضنفك تصمحه. شرح بعضاً من أصول البزدوي ٢٠٨٠هـ
  - ٣٢٩ الشاهر وردي مصنفك تصمحه. حاشية على بعض شروح البزدوي ٢٠٨٠ م
- ٣٣٠ ابن قطلوبغات ١٩٧٩ ، زين الدين أبو العدل قاسم بن قطلوبغا: شوح المنسار للنسفي ٥١١٠ -
- ٣٣٩- الجراعي ٩٨٠٠-، أبو بكر بن زيد (جواع قسضاء نسابلس): شسوح مختسصر ابسن اللحام ٢٠٠٠- في الأصول
- ٣٣١- ويستدة: شــرح منسهاج البين المين الله المين الله المين الله المين المين
- ٣٣٣ بين عبد الله:مرقاة الوصسول إلى عليم عبد الله:مرقاة الوصسول إلى عليم الأصول الأصول
  - ٣٣٤ ملا عسرو ممالي معمد بن فراموز: مرقاة الوصول في علم الأصول
    - ٣٣٥ ملا عسرو معدد مرآة الأصول شرح مرقاة الوصول
    - ٣٣٦- من مسووي من حواشي على التلويح للتفتازاني ٢٩٣٠-
- ٣٣٧- علاء الدين على بن سليمان بن أحمد الدمشقي: تحرير المنقسول في أصول الفقه
  - ٣٣٨- الموداوي تنفيه التحبير في شرح التحرير لابن الهمام ١٦١٠٠-
- ٣٣٩- على التلسويح بين محمد شاه: حواشمي على التلسويح للتفتازاني ت٢٩٣٠-
- ٣٤- الدهلوي تلامه عبد الله بن عبد الكريم: إضافة الأنوار في إضاءة أصسول المنسار للنسف تا ٧١٠-
- ۳٤۱ ۳۶۱ الحاجب ۱۳۶۳هـ الله محمد بن أحمد بن إبراهيم: شرح مختــصر ابـــن
  - ٣٤٢– الكرماستي <sup>-٨٩٩هـ</sup>، يوسف بن حسين: الوجيز في الأصول

- ۳٤٢- محمد محيى الدين بن تاج الدين إبراهيم بن الخطيسب: أوائسل حاشية السيد على: شرح مختصر ابن الحاجب معتمد

- ٣٤٧ الأنصاري ٩٤٦٠ ، أبو يحيى زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا السنيكي: غاية الوصول
  - ٣٤٨ الأنتار الله الأصول اختصار جمع الجوَّأُمْع للسبكي ١٥٧٠-
  - ٣٤٩ العاملي ت٩٣٣ م، بدر الدين الحسن بن جعفر بن فخر الدين: العمدة الجلية/ لم يتم
  - ٣٥- ابن كمال باشا تُ عُمُمُ شمس الدين أحمد بن سليمان: تغيير التنقيح في أصول الفقه
- ۳۵۱- سام الحمد بن إبراهيم بن خليل: حاشية على: شرح المحلي<sup>-۱۹۲۱</sup>- على: جمع الجوامع للسبكي<sup>-۱۹۷۱</sup>- على: جمع الجوامع للسبكي
  - ٣٥٧- الله على التلويح للتفتازان ٥٣٠٠- الله: حاشية على التلويح للتفتازان
- ۳۵۱ ۳۵۱ الرحمن: قرة العين شرح ورقسات إمسام الحمن: قرة العين شرح ورقسات إمسام الحرمن: قرة العين شرح ورقسات إمسام
- ٣٥٤- عدد منهاب الدين أحمد البرلسي: حاشية على شرح المحلي <sup>١٩٨٥- على</sup>: جمع الجوامع للسبكي <sup>١٩٧١-</sup>
- -۳۰۰ الله الله عبد الله محمد بن حسن: حاشية شرح المحلي تا ۱۹۸۸ على جمع المحمد ا
  - ٣٥٦ ابن نجيم تالاين إبراهيم بن محمد: الأشباه والنظائر
    - ٣٥٧- ابن نجيم ٢٠٠٠، شرح المنار للنسفي ٢٥٧١م
  - ٣٥٨- أي المسام الأصول مختصر التحرير لابن الهمام ١٦٠٠٠مـ
- ٣٥٩ محمد بن أحمد بن عبد العزيز: مختصر التحرير لعلاء الدين

- ٣٦ المصنف التحريب المناف المصنف التحريب المناف التحريب المصنف التحريب التحريب التحريب المصنف التحريب التحريب المصنف التحريب المصنف التحريب الت
- ٣٦٦- أبو الثناء ت<sup>٩٧٤هـ</sup>، أحمد بن محمد الزيلي السيواسي: زبدة الأسرار شرح (مختصر المنار للنسفي ٢٠٠٠مـ) للحلبي ت٨٠٨٠ـ
- ٣٦٢ حمد أمين بن محمود البخاري: تيسسير التحريس لابسن الممام ٢٦٠٠-
- ٣٦٣ الآيات البينات، حاشية على معلى المعلى المعلى
  - ٣٦ ٣٦ أمر الورقات لإمام الحرمين ١٠٧٠م
- ٣٦٥ ٣٦٥ على شرح التحرير
- ٣٦٦- الخطيب التمرتاشي تا ١٠٠٤-، محمد بن عبد الله بن أحمد: الوصول إلى قواعد الأصول
- ٣٦٧- معمد بن يحيى بن عمر بن أحمد بن يونس: تعليق على مختصر ابسن المحمد بن يونس: تعليق على مختصر ابسن
- ٣٦٨ ابن الشهيد الثاني تا ١٠١١م، أبو منصور الحسن بن زين الدين بن علي: معالم السدين، جزآن، أحدهما: أصول والثاني: فقه
- ٣٦٩ ٣٦٩ علي بن سلطان محمد الهروي:توضيح المباين <u>شرح مختصر المنار</u> لأبي العز
- ٣٧٠ العاملي ١٠٣١٠هـ، بماء الدين محمد بن حسين بن عبد المصمد الحسارثي: الزبدة في الأصول
- ۳۷۱ عَرْمِي زَادَةُ اللَّهِ مصطفى بن محمد:حاشية على شرح منار النــسفي ٧١٠ لابــن ملك ٨٠١ مـــ الم
- ٣٧٢ و المعامل الحارثي بن السشيخ أبي بكــــو: شــــر مختــــصر ابــــن الحاجب ١٤٦٠ الحاجب ١٤٦٠ الحاجب ١٤٦٠ الحاجب ١٤٩٠ الحاجب ١٤٩٠ الحاجب ١٤٩٠ الحاجب ١٤٩٠ الحاجب ١٩٤٠ الحاجب ١٩٤٠ الحاجب ١٩٤٠ الحاجب ١٩٤٠ الحاجب ١٩٤١ -
- ٣٧٣- السلجماسي ما على بن عبد الواحد بن محمد: مسالك الوصدول في مدارك الأصول الأصول

- ٤ ٣٧٠- الصديقي تا ١٠٥٧- معمد بن علي بن محمد البكري: التلطيف في الوصيول إلى التعرف
  - ٣٧٥ الحر العاملي تـ١٠٧٩مـ، محمد بن الحسين بن علي بن محمد: المهمة في أصول الأئمة
    - ٣٧٦ ابن الغازي ٥٠٠١٩٠ خليل بن الغازي القزويني: شرح العمدة
- ٣٧٧ والمرتقيدات في معاني بكور:المعارج المرتقيدات في معاني الورقات للجويني معاني الورقات للجويني المرابط بن محمد بن أبي بكورة المرتقيدات في معاني الورقات للجويني المرتقيدات في معاني الورقات للجويني المرتقيدات في معاني المرتقيدات في المرتقيد في المرتقيدات في المرتقيد في
- ٣٧٨- محمد بن محمد بن سليمان بن طاهر السروادي المغسري: محمد التحرير لابن الهمام ٨٦١٠-
  - ٣٧٩ ٣٧٩ أن أهمام ١٦٠٠ أن شرح مختصر التحرير لابن الهمام ١٦٨٠٠
  - ٣٨٠- الفاسي السوسي تا١٠٩٤٠م، حاشية على التوضيح لصدر الشريعة تا١٠٩٠م
    - ١٨٦- الفاسي السوسي تا ١٠٩٤م، حاشية على التسهيل
  - ٣٨٢- الكواكبي تا ١٠٩٠م، محمد بن حسن بن أحمد الحلبي: نظم المنار للنسفي تا٧٧٠-
    - ٣٨٣ الكواكي تا ١٠٩٦٠، إرشاد الطالب
    - ٤ ٣٨- الحموي ص١٠٩٨-، أحمد بن محمد: الدر الفريد في حكم التقليد
  - ٣٨٥- ابن بيري تام ١٠٩٩- إبراهيم بن حسين بن أهمد: غاية التحقيق في عدم جواز التلفيق
    - ٣٨٦- الأزميزي تالمالاً. سليمان: حاشية على مرآة الأصول لملا خسرو تمممه
- ۳۸۷ المسلطع شرح جمع الجوامع الحسن بن مسعود: الكوكب الساطع شرح جمع الجوامع للسبك. ٢٠٧٠ المسلك. ٢٠٧٠ المسلك.
- ٣٨٨ محمد الطيب تا ١١١٣٠م، محمد الطيب بن محمد بن عبد القادر الفاسي: شرح مقدمسة جده؟ في الأصول
- ۳۸۹ ۱۹۲۰ مسر، احمد بن محمد بن احمد: حاشية على شوح الجسلال المحلسي مدد: حاشية على شوح الجسلال المحلسي مدد: حاشية على شوح الجسلال المحلسي مدد: حاشية على شوح الجسلال المحلسي
  - ٣٩٠ ٣٩٠ أين عب الله بن عبد الشكور البهاري الهندي: مسلم الثبوت
  - ٩٩١- الولالي تا١١٢٨هم، أبو العباس أحمد بن محمد: حاشية على المحلم العباس أحمد بن محمد: حاشية على المحلم
- ٣٩٣- ملا جيون <sup>-١١٣٠-</sup>، أحمد بن أبي سعيد بن عبد الله الحنفي اللكنوي: الأنــوار شـــرح المنار للنسفي<sup>-١١٧٠</sup>

- ٣٩٣- السلجماسي ته ١١٥٥٠، أبو العباس أحمد بن مبارك بن محمد بسن علمي البكري المحسوب العمديقي: رسالة في دلالة العام على بعض أفراده
  - ٤ ٣٩- المسكى تا٧٧١- ، شرح على جمع الجوامع للسبكي تا٧٧٨-
- ٣٩٥- الشنواني تا ١١٦٧٠م- ، عمر بن محمد بن عبد الله الحسيني: صارم الحق القصام لظهر من المحكام ادعى أن الإباحة ليست من الأحكام
  - ٣٩٦- الخادمي تا١١٦٨م، أبو سعيد محمد بن محمد بن مصطفى بن عثمان: مجامع الحقائق
  - ٣٩٧ البليدي تا١٧٦٠ معمد بن محمد التونسي: رسالة في دلالة العام على بعض أفراده
- ٣٩٨ الدهلوي تا ١٧٦٠ م. ولي الله أبو عبد العزيز أحمد شاه بن عبسد السرحيم العمسري: الإنصاف في بيان سبب الاختلاف
  - ٣٩٩- الدهلوي ١١٧٦٠-، عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد
- • ٤ - المعلق على المعلق عبد العلى عمد بسن نظام السدين عمد عمد العلى عمد بسن نظام السدين عمد العلى عمد الأنصاري: فواتح الرحموت شرح مسلم النبوت للبهاري المعلق ا
  - 4.1 الملكون الماء المعالم المعالم المعالم الماء المعالم المعال
- ۲۰۲ عسد الجوامسع الجوامسع المسبكي عسد المسبكي عسم المجوامسع المجوامسع المجوامسية على المسبكي المسبك
  - ٠٤٠٣ المعالم الحرمين تقييدات على ورقات إمام الحرمين ٢٠٨٠هـ
- 2 · 2 المساكر المسا
- ٤٠٥ السبكي عبد الوحمن جاد الله: حاشية على شرح المحلي الم المجمع الجوامع الحوامع للسبكي المراس
  - ٦٠٠ الجوهري الصغير <sup>١٢١٥هـ</sup>، محمد بن أحمد بن حسن: رسالة في الأصولي والأصول
- ٤٠٧ عبد الله بن حجازي بن إبراهيم: رسالة في مسألة أصولية على
   جمع الجوامع للسبكي ٢٧٠١-
  - ٨٠٤ الشفشاوي ٥١٢٣٠٠ ، أبو عبد الله محمد بن محمد: حاشية على المحلي ٥٠٦٠٠٠
    - ٠٤٠٩ الشفشاوي تا١٩٨٠ه-، حاشية على شرح البناي تا١١٩٨٠م-

- ٠٤١٠ المنافقة المنافقة على الله الله الله المنافقة المنافقة المنافقة على مراقسي السعود
  - ١١٤ القزويني تا ١٧٤٠ م. محمد حسن بن محمد معصوم: تنقيح المقاصد الأصولي ...
- ۲ ا ۶ من مسند: نظیم الورقسات لإمسام الحرمین مسند: نظیم الورقسات لإمسام
  - ١٣ ٤ المستقبل المعمد بن علي بن محمد بن عبد الله: إرشاد الفحول
- ٤١٤ مسن بن محمد: حاشية على شرح الجلال المحلي مماد على جمسع الجوامع للسبكي مودد.
- 102- ابن عابدين <sup>۱۲۵۳۰-</sup>، محمد بن عمر بن عبد العزيز: سمات الأسحار على شرح المنسار للنسفى ۱۲۰<sup>۲۰-</sup>
  - 17 ٤ الطهراني تا٢٦١٠هـ، محمد حسين بن عبد الرحيم الرازي: الفصول في علم الأصول
    - 1 × الطهراني تا ١٢٦١هـ، الفصول الغروية الفقهية/ أصول شيعة
    - 118- النجفي ٢٦٦٠هم، حسن بن جعفر: شرح أصول كشف الغطاء
- 193- معمد بشير الدين بن محمد كريم الدين العثماني: كشف المبهم ممسا في المسئلم، على: مسلم الثبوت للبهاري تا ١١١٩-
- ٤٢٠ السلجماسي الوصول إلى جسامع الله بن التهامي: تيسير الوصول إلى جسامع الأصول لابن الشيبان
- 1 ٢ ٤ اللكتوي ته ١٢٨٥ م. محمد عبد الحليم بن محمد: قمر الأقمار، حاشية على نسور الأنوار، شرح المنار للنسفي ٢١٠٠م-
- ٢ ٢ ٤ التميمي <sup>-١٢٨٦ه</sup>، محمد بن علي المغربي التونسي: تعديل المرقاة وجلاء المسرآة لمسلا خصيم عدمهم
  - ٣٣ ٤ التميمي تا١٢٨٦هـ، حاشية على مرآة الأصول لملا خسرو<sup>ت٥٨٨هـ</sup>
- 2 7 £ منة الله الشباسي تا ١٢٩٢هـ، أبو العباس أحمد بن أحمد: رسالة في الرد على مسن نفسى تقليد الأئمة الأربعة
- ٢٥ القنوجي تا ١٣٠٧م ، محمد صديق خان بن حسن القنوجي: حصول المأمول مسن علسم
   الأصول

- ۶۲۶ به معمود عمر بن أحمد: الفصول البديعة، اختصار جمسع الجوامسع للسبكي تا٧٧٧ المسكي للسبكي المعمود عمر بن أحمد: الفصول البديعة المحتصار جمسع الجوامسع المحتصار ال
  - ٧٧٤ ٢٧ عبد الرحمن: تقوير على جمع الجوامع للسبكي ٢٧٠٠-
- ٣٤٠- معمد يحيي بن محمد المختار بن الطالب عبد الله: بلوغ السول علمي
  - مرتقى الوصول
- 9 ٢ ٤ ما الجوامع للسبكي محمد بن عثمان: تقوير على شوح الجلال المحلم محمد بن عثمان: تقوير على شوح الجلال المحلم ا
- ٤٣٠ الحسيني تا ١٣٣٠م-، أحمد بك بن أحمد بن يوسف: تحفة الرأي السسديد في الاجتسهاد والتقليد
  - ٤٣١ القاسمي تا١٣٣٢هـ، محمد بن محمد بن قاسم: تبيين الطالب إلى معرفة الفرض الواجب
- ٣٣٧ السالمي تا١٣٣٧ م، أبو محمد عبد الله بن حميد بن سالوم السالمي: طلعة الشمس/ ألفيسة في أصول الفقه
  - 8 mm أ السالمي المسالمي شرح طلعة الشمس على المصنف المسالمي المسالمي المسالمي المسالمين المسالمي
- 273 المستقدم المستقدم على عبد القادر: لطائف الإرشادات شرح الورقات لإمام الحرمين 1774م-
- ٤٣٥ على بن محمد بن عامر: حاشية على شرح الأسنوي ت٩٧٠٠ مـ النهاج البيضاوي ت٩٨٠٠ مـ
- - ٣٧٤- المطيعي تا ١٣٥٤م، لهاية السول في علم الأصول
- ٤٣٨ لعربي المراجع ا
  - ٤٣٩ العدوي المالكي تاممامً، بلوغ السول في مدخل علم الأصول
  - ٤٤٠ البسيوي تا١٣٦٢م، أمين بن محمد بن سليمان: إزالة الالتباس عن مسائل القياس
- - ٢٤٤٧ المراغي، أحمد بن مصطفى بن محمد بن عبد المنعم القاضي: الموجز في علم الأصول

- ٤٤٣ محمد الخضر: تعليقات على كتاب الموافقات للشاطبي
- \$\$ \$ خفاجي، مصطفى بن محمد بن أحمد: صفوة الكلام في أصول الأحكام
  - ٤٤٥ أبو النجا، محمد عبد الله: أصول الفقه
  - ٢٤٤٦ الكويي ما ١٩٤٣٠، الملا محمد جلي زادة: المصقول في علم الأصول

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ما أو يو الله الله الله المواجعة على الكويم النملة المواجعة الكويم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -70          |
| على العرب المستحدد الأحول لابن قدامة <sup>تـ ١٦٠</sup> هـ، عبد القادر شيبة الحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -77          |
| ريح التصويح الإسلامي، عبد الوهاب خلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - ۲۷         |
| المُجَارِّ فِي أَصِوْلَ الْفَقَدُ، مصطفى بن محمد بن سلامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -77          |
| من الأعراب والرعاد الفاحد الأراب المن المعرب المناف الماردي ، د عبد الكريم نملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - ۲ ۹        |
| له إلحمد اللافعان على الخوادة، لابن حلولو المالكي،د. عبد الكريم نملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -7.          |
| للورون المالية المالية المالية المالية الكريم النملة المالية الم | 1            |
| مين الأوراق المسالم الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
| العالم المحمد مصطفى شلبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 200          |
| 🛶 عند الرحيق على الحادين الحادمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -71          |
| مَعْنَ لَلْهُوْمِ ، مَحْمَد أديب الصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 255          |
| فاح الساقل الحوال المنع، د. عبد الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -77          |
| ج أغصور ، شرح رسالة ابن سعدي، لعبد الله بن صالح الفوزان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| مُعَمَّا الْأَنْقَاعَ، محمد محمود فرغلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| 🛶 🎞 ، د. محمد أبو الفتح البيانوين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -44          |
| ي ( العجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - : .        |
| الرَّكِ النَّصَانِي فِي الْمُحَالِّينِ إِنَّ وَ. عبد الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - ٤١         |
| عِنْ الطُّهُ عِنْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ د. عبد الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1-17         |
| محمد الغثيبية، محمد الشويف الرحموين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1-17         |
| و الله الله كامل الله الله كامل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - : :        |
| ه الرقول الشريع بخالة بليني الإسلام <sup>تعويم</sup> ، محمد بخيت المطيعي ١٣٥٤٠مـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - 20         |
| ع الدَّرُقَاتِ، لإمام الحرمين ت <sup>ـ ٢٧٨ء</sup> ، لعبد الله بن صالح الفوزان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| ي حب العلمان و المراجع الماجعة الأعلى الماجعة الماء المساوية الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - 1 7        |
| والمستعمد المعاد ومضان البوطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4 <b>د د</b> |
| رِثُ وَالْمُدَوِّلِ كُولُونِ إِلَيْهِ ، أحمد فهمي أبو سنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| المحتول القعم، لعبد الوهاب خلاف ۱۹۰۳ <u>۰</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | L-0.         |

#### المكتبة الأصولية المعاطئوة

| المنظمة والمنطقة المنطقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -1         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| تاكا العقر ناصا بالنباء ، د. عبد الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -4         |
| المحمد المسلام، د. نادية شريف العمري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -٣         |
| رجعها د. سید محمد موسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5          |
| والماللة في المعلقة في عبد العزيز الربيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ĝ.         |
| لاست العربي العربي . د. على بن عبد العزيز العميريني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6          |
| م على تقي الحيدري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8          |
| لا فعال القاطران المناطقة المن | -^         |
| مُعَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى العَزِيزِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -9         |
| صُوْلَ الْعُفَّةُ الْأَصَّلَامِيُّ، د. وهبة الزحيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٠٠-       |
| ما الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -11        |
| صول الحلمة الإسلامي، شاكر الحنبلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8          |
| المراجع الإسلامية، محمد زكريا البرديسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ii e       |
| يَّ الْمُعَالِّينَ اللهِ عَمْدُ سَلَامُ مَدْكُور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 籃          |
| سرر (۱۹۹۱ شارمی) محمد مصطفی شلبی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <u> </u>   |
| حَوْمًا اللَّهُ وَإِنْ لِنْهِيمًا، د. صالح بن عبد العزيز آل منصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -17        |
| حول الفقه، د. عياض السلمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -14        |
| 🕵 🎎 ، محمد أبو النور زهير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -14        |
| سُونِ الحَمَّاءِ، محمد أبو زهرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -19        |
| لول ألمله ، محمد الحضري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 8          |
| يري المادي.<br>مجمد الظاهر النيفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>2</b>   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88         |
| الشيخ محمد بن صالح العثيمين الشيخ محمد بن صالح العثيمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>100</b> |
| ي الخلج جند الكويم النولة (الأحمالات فيه)، د. عبد الكويم النولمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 255        |
| والمستقالة محمود حامد عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -71        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |

| ان                    | ه عبد الكريم زيد    |           |                                          | -٧ | ٧ |
|-----------------------|---------------------|-----------|------------------------------------------|----|---|
| لي                    | کری، د. وهبة الزحیا |           | la l | -٧ | ٨ |
|                       | ه، عبد الوهاب الشنا |           |                                          | -٧ | ٩ |
| بن عبد العزيز العمريخ | عند الأفيولين،علي   | a pala sa | -                                        | ۸- | ٠ |
|                       | د. عبد الحميد أبو ز |           |                                          | ۸- | ١ |

| المساوية والمستقدة محمد سعيد الباي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -01                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| الأشيطة محمد مهدي الكاظمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
| للمراجع والمراجع المولى سليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1044 #3446-04              |
| بد الوهاب إبراهيم أبو سليمان<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | £0-ال <b>لحرال</b> امري، ع |
| والعراب عمد سلام مدكور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                            |
| الماين المتعاولات المرابعة المحيم السعدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 10 -07                     |
| وَالْكِيْرُةُ فِي، هاشم معروف الحسيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 24 Indige 11 - 0 V         |
| عمد البنا عمد البنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٨٥- هاموالت اي الكو        |
| PACE AND ADDRESS OF THE PACE A | ٥٩ - جامدان براج           |
| المحمد الدون، د. عبد الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                            |
| يري القبلة، معروف الدواليبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                            |
| المراوع المناه المادر بن أحمد بن بدران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۲۲-للدخل إلى ملحب          |
| 1995، أحد فهمي أبو سنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                            |
| ه على ووضيح الناطق. محمد الأمين الشنقيطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| ب أحد ل الفقد وأغدان إنظام، د. محمد العروسي عبد القادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                            |
| يدادية فيها لا يسترفيه عبد الوهاب خلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                            |
| المستحددة المرابع الحادمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
| محمد بن حسين الجيزاني<br>معمد معمد المعمد ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                            |
| و المحدد والربي در فتحي الدريني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |
| المستحدد. عبد الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                            |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                            |
| جوهه الناطق، عبد القادر بن أحمد بن بدران<br>مورود الناطقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
| الكوالي، نادية شريف العمري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            |
| Table to A land and the Administration of th | ٧٤-ظره لاسلما، ح           |
| له الأصولين، د. عبد الكريم النملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                            |
| القفاء د. محمد سليمان الأشقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٢٧-الواقع في العول         |

#### قائمة بأهم المراجع

- ١- ابن النجار الحنبلي، تقي الدين محمد بن أحمد الفتوحي المصري، مختصر التحرير في أصول الفقه، ط١، ١٤٢٠هـ، دار الزاحم/ الرياض
  - ٢- ابن قدامة، موفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد، روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه، دار الزاحم للنشر والتوزيع
    - ٣- أبو سليمان، عبد الوهاب إبراهيم، كتابة البحث العلمي ومصادر الدراسات الفقهية، ط١، ١٤١٣هـ، دار الشروق/ جدة
      - ٤- إسماعيل، شعبان محمد علي، أصول الفقه تاريخه ورجاله، ط١٤٠١هـ، دار المريخ للنشر/ الرياض
  - ٥- الأسمري، صالح بن محمد بن حسن، الخلاصة الأصولية، وهي مذكرة للأسمري، نسقها محمد بن أحمد العصلاني، ١٤١٩هـ، الطانف
  - ٦- الإسنوي، جمال الدين أبي محمد عبد الرحيم بن الحسن، التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، ط١، ١٤٠٠هـ، دار الرسالة، بيروت
    - ٧- الأشقر، محمد سليمان، الواضح في أصول الفقه للمبتدئين، ط٢، ٣٠٠ هـ، الدار السلفية/ الكويت/ حولي
- ٨- البغدادي الحنبلي، صفي الدين عبد المؤمن بن كمال الدين عبد الحق، قواعد الأصول ومعاقد الفصول، ط١، ٩، ١٤،٩، جامعة أم القرى/ السعودية
  - ٩- جمعة، عماد علي، المكتبة الإسلامية، ط٣، ٢٢٦ هـ، دار المسلم/ الرياض
  - ١٠- الجيزاني، محمد بن حسين بن حسن، معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة، ط٥، ٢٧٢ هـ، دار ابن الجوزي، الرياض/ السعودية
    - ١١- الحنبلي، سليمان بن عبد القوي الطوفي الصرصري، البلبل في أصول الفقه، ط٢، ١٤١٠هـ، مكتبة الإمام الشافعي/ الرياض
      - ١٢- الخادمي، نور الدين مختار، تعليم علم الأصول، ط١، ٢٢٣ هـ، مكتبة العبيكان/ الرياض
      - ١٣- خلاف، عبد الوهاب، علم أصول الفقه، ط١١، ٢٠٦ هـ، مكتبة الورقات الذهبية، الرياض
      - ٤١- الدمشقي، محمد أمين سويد، تسهيل الحصول على قواعد الأصول، ط١، ١٤١٢هـ، دار القلم/ دمشق
      - ١٥- الزحيلي، وهبة، أصول الفقه الإسلامي، ط١، ١٤٠٦هـ، دار الفكر للطباعة والتوزيع، دمشق/ سوريا
      - ١٦- السعيد، عبد العزيز بن عبد الرحمن، الاجتهاد ورعاية المصلحة ودرء المفسدة في الشريعة الإسلامية، ١٤٠٤هـ
    - ١٧- سلامة، أبو إسلام مصطفى بن محمد، التأسيس في أصول الفقه، ط٣، ١٤١٥هـ، مكتبة الحرمين للعلوم النافعة/ القاهرة/ مصر
    - ١٨- السلمي، عياض بن نامي، أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، ط٢، ١٤٢٧هـ، دار التدمرية، الرياض/ المملكة العربية السعودية
      - ١٩- الششري، سعد بن ناصر بن عبد العزيز، التقليد وأحكامه، ط٢، ١٤٢١هـ، دار الحبيب/ الرياض
        - ٠٠- الشنقيطي ١٣٩٣هم، محمد الأمين بن محمد المختار، مذكرة أصول الفقه، دار العلوم والحكم
        - ٢١- شيبة الحمد، عبد القادر، إمتاع العقول بروضة الأصول، ط١، ١٣٨١هـ، دار الهناء للطباعة
      - ٢٢- العثيمين، محمد بن صالح، الأصول من علم الأصول، ١٤٠٠ هـ، مطابع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
        - ٢٣- العمري، نادية شريف، الاجتهاد في الإسلام، ط١، ١٤٠١ هـ، دار الرسالة، بيروت/نبنان
    - ٢٤- الفوزان، عبد الله بن صالح، جمع المحصول في شرح رسالة ابن سعدي في الأصول، ط١، ٢٤١هـ، دار المسلم، الرياض/ السعودية
      - ٢٥- الفوزان، عبد الله بن صالح، شرح الورقات في أصول الفقه، ط٣، ١٤١٧هـ، دار المسلم/ الرياض
      - ٢٦- مرعي، حسن أحمد، الاجتهاد في الشريعة الإسلامية، ٤٠٤ هـ، مطابع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
- ٢٧- النملة، عبد الكريم بن علي، إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر في أصول الفقه، ط١٤٢٧هـ، دار العاصمة، الرياض/ السعودية ٨٢- النملة، عبد الكريم بن علي، الجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيقها على المذهب الراجح، ط٥، ١٤٢٤هـ، مكتبة الرشد للنشر، الرياض/ السعودية

#### العلوم الإسلامية الينسرة

د ، عماد على جمعة

البريد الإنكتروني : quddomy@hotmail.com

جوال: ۴٩٦٦-٥٠٧٨٦٧٥٣٦.

تلفاكس: ١٨٩٩ ٢٣٣١-٢-٩٦٦

لا يخفي أن اليسر من أهم صفات هذا الدين العظيم, ومن هنا انطلقت هاتان السلسلتان : الأولى : سلسلة العلوم الإسلامية الميسرة . الثانية : سلسلة التراث الإسلامي الميسر.

لتاكيد هذه الصفة. فاختصت الأولى بمعالجة العلوم الإسلامية مستهدفة طلبة العلم الشرعي في بداية طلبهم, لتزودهم بثروة علمية مترابطة, كي يبحروا في الكتب المتخصصة بسهولة ويسر, وتستهدف أيضا طلبة العلم التقدمين, تذكرهم ولا تعلمهم, كما تستهدف كذلك المسلم غير المتخصص ا في التزود بحصيلة علمية في بعض الفنون الشرعية, ولا يقدر على معالجة كتب التراث.

أما السلسلة الثانية, فتعرض تراث السلف كما هودون معالجة, ولكن بتنسيق جديد يوظف الألوان, ويرقم النقاط, ويستخدم الأشكال التوضيحية, وغير ذلك من التنسيقات التي قد تعم أو تخص بعض الإصدارات, وهيما يلي قائمة بما صدر من السلسلتين, علما بأن العمل جار على إخراج المزيد بحول الله وقوته.

## سلسلة العلوم الإسلامية الميسرة من المنافر لابن قدامة الناظر لابن قدامة الناظر لابن قدامة الناظر لابن قدامة الناظر الابن قدامة الابن الابن

لسلسلة متوفرة في

# منار السبيا

سلسلة التراث الإسلامي

يصدر قريباً إن شاء الله تعالى :

'- أوضح المسالك إلى الفية ابن مالك لابن هشام .

٢- شدى العرف في في الصرف . .

٣- الروض المربع شرخ زاد المستقتع للبهوتي ... وغيرها:

#### ردمك ×-۹۹۳۰-۲۷-۹۹۳۰

الملكة العربية السعودية / دار طبية الخضراء مكة : ١٩٠٤١٧٠ - ١٩٠٤٥١٠ - مكتبة جرير ( وقووعها ) : ١٩٢١٠٠ - مكتبة العبيكان ( وقووعها ) : ١٩٤٤٠ ، مكتبة الزشير ( وقروعها ) : ٩٣٤٥٠ دار ابن الجوزي ( وفروعها ) : ٨٤١٢١٠٠ - مكتبة المؤيد ( وفروعها ) : ٣٢٤٧٥٧٠ - ١٥٠٣٣٥٧٥٠ - مكتبة التدمرية ( وفروعها ) : ٢٢٤١٥٧٠ - مكتبة الجنوب ( وفروعها ) : ٢٢٤٧٥٧٠ الإمارات العربية المتحدة / دبي - دار القلم: ٢٩٣٠٤٣٠ الكويت / مكتبة أهل الأثر: ٢٦٥٧٤٤٠ - ٢٦٥٥٤٣٦ - مكتبة الإمام الذهبي : ٢٦٥٧٨٠٦ قطر/ مكتبة أبن القيم - الدوحة : ٤٨٧٢٥٣٢ - ٤٨٦٢٥٣٢

> الأردن/ الناشر - دار النفائس للنشر والتوزيع : ١٩٣٩٤٠ه مصر وشمال افريقيا / مركز ميراث : ٢٠١٢٨٣٥١٨١٦ - ٢٠١٢٨٧٩٩٩ - ٢٠٠

البحرين / مكتبة ألقاروق؛ ٢٧٣٧٣٤٦٤. الجزائر: مكشة القدس: ٢١٣٧٣٧٤٩١١٧-

دار النشائس للنشر والتوزيع، الأزون ص رب ١١١٨٠ - عمال ، ١١١٨٠ ـ الأردن ماتف و ۱۹۳۹ و ۱۹۳۹ ماکس د ۲۹۳۹ د

برید اِنکٹرونی ، alnafaes@hotmail.com